




 

POD 
KRITJEM 

JOHN BEVERE 



Under Cover, Slovenian, by John. P. Bevere 
© 2025 Messenger International 
MessengerInternational.org 
Originally published in English as Under Cover 
ISBN 978-0-785-26991-5 
Additional resources in Slovenian are available for 
free download and video streaming at 

MessengerX.com and on the MessengerX app 

To contact the author: JohnBevere@ymail.com 

This book is a gift from Messenger International and is 
NOT FOR SALE 

Printed in Slovenia 

Pod kritjem v slovenščini, avtor John P. Bevere 
© 2025 Messenger International 
MessengerInternational.org 
Prvotno izdana v angleščini z naslovom Under Cover 
ISBN 978-0-785-26991-5 
Dodatna gradiva v slovenščini so na voljo za 
brezplačen prenos in pretočno predvajanje na 

MessengerX.com in v aplikaciji MessengerX 

Če želite vzpostaviti stik z avtorjem: JohnBevere@ymail.com 

Ta knjiga je darilo organizacije Messenger International in 
NI NAPRODAJ. 

Natisnjeno v Sloveniji. 

Vse svetopisemske vrstice, razen kjer je izrecno navedeno drugače, so iz Slovenskega 
standardnega prevoda, © 1996, 2003 Društvo Svetopisemska družba Slovenije; vrstice iz 
Ekumenske izdaje so označene s kratico EKU, Ekumenska izdaja, © 1974 United Bible Societies 
(Združene biblične družbe), © 2021 Svetopisemska družba Slovenije; vrstice iz Chráskovega 
prevoda pa s kratico CHR, Chráskov prevod, pravopisno prenovljena izdaja © 1914 British & 
Foreign Bible Society (Britanska in inozemska biblična družba), © 2017 Svetopisemska družba 
Slovenije. 

App Store je blagovna znamka družbe Apple Inc., registrirana v ZDA in drugih državah. 
Google Play in logotip Google Play sta blagovni znamki družbe Google LLC. 



To knjigo posvečam svojemu 
prvorojencu Addisonu Davidu Bevereju. 

»Moder sin razveseljuje očeta.«
PREGOVORI 10,1 

Tvoje ime pomeni »ljubljeni, ki je vreden zaupanja«. 
Vsekakor živiš skladno s tem imenom in po navodilih te 

knjige. Želim ti, da podeduješ najbogatejše Božje blagoslove 
in obljube in da Božje obličje še naprej sije nad tabo. 

Da boš živel dolgo in uspešno življenje. 

Z materjo te ljubiva in sva 
blagoslovljena, da si najin sin. 



 



K AZALO
Zahvale vii 

Prvi del 

Uvod v življenje pod kritjem 
1. Uvod v življenje pod kritjem 3 
2. Težko se je upirati ostnu 11 

Drugi del: 

Božje neposredno pokritje 
3. Opredelitev greha 27 
4. Skrivna moč nepostavnosti 39 
5. Posledice neposlušnosti I 55 
6. Posledice neposlušnosti II 65 
7. Uročen 81 

T retji del: 

Božje postavljeno pokritje 

8. Ali Bog ve, kdo je na čelu? 97 
9. Kralja imejte v časti 111 

10. Dvojna čast 125 
11. Poslušnost in podrejenost 145 
12. Kaj če mi avtoriteta naroči… ? 159 
13. Nepravična obravnava 179 
14. Samoizzvana sodba 199 
15. Še nekaj podrobnosti 217 
16. Velika vera 233 
17. Zaključek 249 



  



ZAHVALE 

Moja najgloblja zahvala gre … 
… moji ženi Lisi. Za ure, ki si jih porabila za urejanje te knjige. 

V prvi vrsti pa se ti želim zahvaliti, da si moja najdražja prijateljica, 
najzvestejša podpornica, žena in mati najinih otrok. 

Najinim štirim sinovom, Addisonu, Austinu, Alexandru in 
Ardenu. Vsak od vas je v moje življenje prinesel neizmerno veselje 
in je zame prav poseben zaklad. Hvala, ker ste soudeleženi pri 
izpolnjevanju Božjega klica ter me spodbujate k potovanju 
in pisanju. 

Mojim staršem, Johnu in Kay Bevere. Hvala vama za predano 
življenje, ki sta ga živela pred mojimi očmi. Oba sta me ljubila ne le 
z besedami, ampak predvsem s svojimi dejanji. 

Najpomembnejša pa je moja iskrena zahvala Jezusu, mojemu 
Gospodu. Ni besed, s katerimi bi lahko izrazil vse, kar si storil 
zame in za svoje ljudstvo. Ljubim te bolj, kot lahko izrazim. 

VII 



 



PRVI DEL 

UVOD V ŽIVLJENJE 
POD KRITJEM



 



3 

PRVO POGLAVJE 

UVO D V ŽIVLJEN JE PO D K RITJEM 
Pogosto so boleče besede in ne laskajoče tiste, ki 

nazadnje prinesejo največjo osvoboditev in zaščito. 

od kritjem – ta besedna zveza se lahko nanaša na številne 
okoliščine. V svoji najpreprostejši obliki lahko opisuje 
majhnega otroka, udobno nameščenega pod kritje tople odeje 

ali varno skritega za telesom starša v primeru preteče nevarnosti. V 
civilnem smislu si lahko predstavljamo mesto pod policijsko ali 
vojaško zaščito. Besedna zveza lahko opisuje tudi denimo žival, ki 
se skriva v goščavi, jami ali podzemnem zatočišču. Lahko se prav 
tako nanaša na družino, ki uživa v zavetju in varnosti svojega doma, 
medtem ko zunaj divja neurje. 

Spominjam se, da sem kot otrok živel na območju pogostih 
neviht. Opazovali smo temne oblake, ki so se kotalili mimo naših 
panoramskih oken, in poslušali spremljajoči zvok oddaljenega 
grmenja. V nekaj minutah je nevihta v polni moči pridrvela nad 
hišo. Strelam je sledilo takojšnje udarno grmenje. Slišati je bilo 
dežne kaplje, ki so kot tisoči drobnih kladiv udarjale ob našo streho. 
V nevihti je hiša nudila še večji občutek varnosti in zanesljivosti kot 
sicer. Svet na zunanji strani oken je bil moker, hladen in nevaren 
zaradi smrtonosnih udarcev strel. Toda v notranjosti hiše smo bili 

P 



PO D KRITJEM  

4  

na varnem in suhem ter zaščiteni pred strahovlado nevihte. Bili smo 
pod kritjem. 

Namesto omenjene besedne zveze bi lahko uporabili tudi izraz 
pod krinko. Ta se nanaša na varnost, ki izvira iz skrite identitete. 
Agent, ki je pod krinko, se lahko prosto giblje, ne da bi ga sovražnik 
prijel. Njegova vlada ga je skrila pod krinko lažnega imena, da se 
lahko prosto giblje po sovražnem območju. Skratka, v vseh primerih 
govorimo o neki obliki zaščite in svobode. 

Toda kako se izraz pod kritjem lahko nanaša na kristjane? David 
piše: »Tisti, ki stanuje v zavetju Najvišjega, ki prenočuje v senci 
Mogočnega, pravi Gospodu: ›Moje zatočišče in moja trdnjava, moj 
Bog, ki vanj zaupam.‹« (Psalm 91,1–2) Tudi tukaj je govora o 
varnem zatočišču za tistega, ki je v Njegovi senci. Vendar pa iz 
začetnih besed te vrstice, »tisti, ki …«, izhaja pomembno vprašanje: 
»Kdo je pod njegovim kritjem?« Knjiga, ki jo držite v rokah, je 
iskanje tega najpomembnejšega odgovora. Na kratko, tisti, ki je pod 
kritjem, je tisti, ki je pod Božjo avtoriteto. 

Adam in Eva sta v vrtu uživala v svobodi in varnosti pod 
Božjim okriljem. Vendar pa sta se v trenutku, ko nista ubogala Boga, 
znašla v potrebi prav po tistem, iz česar sta prostovoljno izstopila … 
potrebovala sta biti »pokrita« (Prva Mojzesova knjiga 3,7). Njuna 
neposlušnost Božji avtoriteti je človeštvu odvzela sladko svobodo in 
zaščito, ki so ju ljudje na začetku poznali. 

Sprijaznimo se. Avtoriteta ni priljubljena beseda. Če pa jo 
zavrnemo ali se je ustrašimo, izgubimo izpred oči zaščito in koristi, 
ki jih avtoriteta ponuja. Bojimo se je, ker nanjo ne gledamo z Božje 
perspektive. Naša drža do avtoritete me pogosto spominja na 
situacijo, ki se je zgodila z mojim tretjim sinom. 

Ko je Alexander vstopil v prvi razred, je imel slabo izkušnjo s 
svojo učiteljico. Bila je čemerna in nenehno razdražena, razmer v 
razredu ni imela pod nadzorom in pogosto je vpila na učence. 
Alexander je bil prepogosto tarča njenih izbruhov, ker je ustvarjalen 
in energičen mladenič, ki raje govori kot molči. Čas v šoli je dojemal 



UVO D V ŽIVLJEN JE PO D K RIT JEM 

5 

kot odlično družabno srečanje. Ni treba posebej poudarjati, da je 
zaradi svojega pristopa do šole prihajal v spore z učiteljico in izzival 
njeno potrpežljivost. 

Po pouku sva z ženo velikokrat pristala v njeni pisarni na 
posvet. Sodelovala sva z učiteljico in spodbujala Alexa, naj se 
podredi njenim pravilom in sodeluje pri pouku, vendar je ves ta 
stres zaviral njegovo strast do strukturiranega akademskega učenja. 

Nato smo se preselili v novo državo, Alex pa je napredoval v 
drugi razred. Imel je čisto drugačno učiteljico. Bila je skoraj preveč 
prijazna in s skrajno občutljivostjo je spremljala zadovoljstvo svojih 
učencev. Zdelo se ji je, da je Alex očarljiv deček, in zaradi svoje 
narave jo je najverjetneje vzljubil. Vendar se je tako izmazal skoraj z 
vsem in se ob tem zelo malo naučil. Zdelo se je, da se Alex v šoli 
uspešno znajde, ne da bi sploh usvojil zahtevano snov, zato smo ga 
preselili v čudovito zasebno šolo, ki je poudarjala znanje. 

Tam se je počutil izgubljenega in razočaranega. Nenadoma se 
znašel med otroki, ki so v prvih dveh letih blesteli v znanju. Alex je 
bil zdaj pod vodstvom dobre in prijazne, vendar odločne učiteljice. 
Kmalu se je izkazalo, da v znanju zaostaja za sošolci. Ponovno so 
sledila pogosta, a tokrat tudi koristna srečanja z njegovo učiteljico. Z 
Liso sva se bolj vključila v njegovo delo. 

Če cel dan preživite v šoli in vam še zvečer starši dihajo za vrat, 
to lahko hitro postane preobremenjujoče. Velikokrat se je Alex 
preprosto zaprl vase. Spet drugič so mu iz oči tekli potoki solz, in to 
kljub temu, da je v resnici napredoval. 

Nekega dne je čustveno dosegel dno. Njegovi bratje so odšli na 
šolsko zabavo z rolkanjem, on pa je moral ostati doma, da opravi 
nekaj nedokončanih nalog, ki jih je pred tem skril v svojo pisalno 
mizo. Zamudil je zabavo zaradi kupčka nalog od učiteljice! Ni 
premogel drugega kot jok. Čas je bil za še en pogovor med očkom in 
sinom. Po nekaj besedah sem dojel, v čem je težava. V njegovih očeh 
je bil njegov položaj popolnoma brezupen. Po njegovem obrazu so 
kar naprej tekle solze in sploh ni slišal, kaj njegov oče govori. Sledilo 



PO D KRITJEM  

6  

je nekaj trenutkov brez besed. Alex je imel sklonjeno glavo in jokal. 
Nikoli ne bom pozabil, kaj se je zgodilo zatem. Zravnal se je, se 

nekoliko zbral in si obrisal obraz, nato me je pogledal s tistimi 
velikimi čokoladno rjavimi in zdaj samozavestnimi očmi. Očitno se 
mu je porodila ideja, ki bi lahko rešila njegove težave in obrisala 
solze. Zravnal se je in prekrižal roke. Z resnobnim glasom je rekel: 
»Očka, nekaj bi ti rad povedal. Poznaš mojo sošolko Jessico? 

Ona ne verjame v zdravnike.« Okleval je in nato dodal: »No, 
očka, jaz pa ne verjamem v učiteljice.« 

Težko sem se zadrževal, da se ne bi nasmehnil ali zasmejal. S 
svojo pripombo me je čisto presenetil. Nadaljeval je: »Če moja 
sošolka Jessica lahko ne verjame v zdravnike, jaz ne bom verjel v 
učiteljice.« Smeha nisem več mogel zadrževati. Če bi to rekel z 
obupanim tonom glasu, ne bi bilo tako smešno. Toda ton njegovega 
glasu ni bil obupan. Res je mislil, da je odkril nekaj, kar bo rešilo vse 
njegove težave. Bil je enako resen kot oseba, ki priča v 
sodni dvorani. 

Seveda sem izkoristil priložnost in mu razložil, kje bi bil, če ne 
bi imel učiteljev. Z njim sem delil, kako je bilo, ko sem prejšnje leto 
obiskal Angolo v Afriki, da bi tam pomagal pri hranjenju stradajočih 
otrok. Ti otroci bi dali vse, da bi dobili priložnosti, ki jih je imel 
Alexander! Izkoristili bi priložnost za učenje, ker so razumeli, kako 
pomembno je, da bodo lahko pozneje skrbeli za svoje družine. Po 
moji dolgotrajni razlagi se je nerad odrekel svoji novo odkriti 
filozofiji in se vrnil h kuhinjski mizi, da bi opravil svoj 
kupček nalog. 

Naslednjih nekaj tednov sem razmišljal o tem pogovoru s sinom 
in si nisem mogel pomagati, da ne bi potegnil vzporednice med tem 
dogodkom in pogledom nekaterih ljudi na avtoriteto. Prepogosto 
imajo ljudje zgodovino neprijetnih izkušenj z avtoriteto; nekateri 
zaradi nepotrebno strogih voditeljev, drugi so kot Alexander zaradi 
razočaranja začeli dojemati avtoriteto kot oviro na poti do užitka in 
tega, kar je po njihovo najboljše za njih, čeprav so v resnici nad sabo 



UVO D V ŽIVLJEN JE PO D K RIT JEM 

7 

imeli dobre voditelje in avtoriteto. Toda iz teh neprijetnih izkušenj 
se je razvila subtilna drža: preprosto ne verjamem v avtoriteto ali, če 
povemo bolj odraslo, ne bom se podredil avtoriteti, če se z njo najprej 
ne strinjam. 

Toda kakšen je Božji pogled na vse to? Ali se moramo podrejati 
avtoritetam, tudi če so nepoštene? Kaj, če so pokvarjene? Kaj, če 
nam naročijo, naj storimo nekaj, kar je po našem mnenju narobe? 
Kaj, če nam naročijo, naj grešimo? Kje je treba potegniti črto? Poleg 
tega, zakaj naj bi se sploh podrejali? Ali obstajajo kakšne koristi? Ali 
se ne bi mogli vsi preprosto pustiti voditi Božjemu Duhu? 

Božja beseda ponuja konkretne odgovore na vsa omenjena 
vprašanja. Menim, da je to ena najpomembnejših knjig, ki mi jih je 
Gospod naročil napisati, ker obravnava temeljni vzrok številnih 
težav, s katerimi se ljudje v cerkvi trenutno soočajo. Zakaj je Lucifer 
padel? Zaradi uporništva. Zakaj je Adam padel? Zaradi uporništva. 
Kaj je vzrok, da mnoge med hojo z Bogom odnese stran? Vzrok je 
uporništvo. Najbolj streznjujoče je dejstvo, da uporništvo v večini 
primerov ni očitno, temveč subtilno. 

V tej knjigi delim tudi primere lastnih neuspehov. Nisem 
oblastiželjen voditelj, ki bi želel spraviti svoje ovce, sodelavce ali 
družino v podrejen položaj. Imam čudovite sodelavce in družino. In 
nisem pastor. Zato pišem kot človek, ki je storil veliko napak ali, 
natančneje, grehov. V osemdesetih letih sem služil v okviru dveh 
mednarodnih krščanskih služb in iz teh izkušenj izhaja večina mojih 
negativnih primerov. Pri vsakem incidentu je najbolj streznjujoče to, 
da sem z vsem srcem verjel, da imam prav, čeprav sem se v resnici 
motil. Izjemno hvaležen sem našemu Gospodu, da mi je prek svoje 
Besede pokazal moje motive. 

Moja iskrena želja je, da se iz mojih težav česa naučite in se 
izognete enakim napakam. Molim, da se boste iz moje nespameti 
nečesa naučili in imeli od tega korist. Kajti tisto, česar sem se naučil 
na podlagi svojih izkušenj in resnic, ki sem jih spoznal v tem 
procesu, je bilo hkrati koristno in čudovito. Skozi spokorjenje sta 



PO D KRITJEM  

8  

prišli varnost in oskrba. 
Verjamem, da se lahko med branjem te knjige enako zgodi tudi 

vam. Med branjem svetopisemskih in mojih lastnih primerov bo 
resnica osvetlila tudi vaše srce. Nekatere točke bodo morda samo 
podkrepile tisto, kar že veste, medtem ko bodo druge prinesle 
osvoboditev. V vsakem primeru molim, da boste s krotkostjo 
sprejeli Božjo besedo, kajti to je želja mojega srca med pisanjem 
te knjige. 

Ko smo soočeni z resnico, se lahko odzovemo na dva načina. 
Lahko se enako kot Adamov sin Kajn razjezimo in začnemo braniti 
ter zgrešimo razodetje, ki ga tako zelo potrebujemo (Prva Mojzesova 
knjiga 4). Ali pa se odzovemo s ponižnostjo in zlomljenostjo kot 
David, ko ga je Natan soočil z resnico, ter dovolimo, da bolečina in 
spokorjenje pripeljeta naš značaj na višjo stopnjo bogaboječnosti 
(Druga Samuelova knjiga 12). Imejmo v teh zadevah Davidovo srce 
in zavrnimo ponos, ki nas želi odvrniti od Božjega načrta oskrbe in 
zaščite za nas. 

Ko se podajate na to pot, imejte v mislih, da so boleče besede in 
ne laskajoče pogosto tiste, ki nazadnje prinesejo največjo 
osvoboditev in zaščito. Ko sem obiskoval drugi razred, mi je tik 
pred obveznim cepljenjem prijatelj povedal, kako zelo boli. Na 
podlagi njegovih besed sem se odločil, da se injekciji s cepivom za 
vsako ceno izognem. Prepiral sem se z dvema medicinskima 
sestrama, dokler nista obupali. Nato pa so se starši usedli z mano in 
mi razložili, kaj se lahko zgodi, če se ne cepim proti tuberkulozi. Ker 
sem pred tem že izgubil sestro zaradi raka, sem vedel, da me želijo 
samo zaščititi. Vedel sem, da bo cepljenje nekoliko boleče, vendar 
me bo zaščitilo pred toliko hujšo bolečino, ki bi jo moral trpeti, če bi 
zbolel za hudo in morda celo smrtno boleznijo. Ko sem razumel, 
sem se prostovoljno vrnil v zdravstveno ustanovo. 

Imejte ta primer v mislih, ko boste naleteli na kakšno neprijetno 
ali celo bolečo resnico iz Božje besede, ki pa ima tako kot cepivo 
zaščitne učinke. Vedite, da so poti našega nebeškega Očeta popolne, 



UVO D V ŽIVLJEN JE PO D K RIT JEM 

9 

in to, kar se včasih zdi trenutno neugodno ali boleče, je dejansko del 
njegovega načrta za našo zaščito, blagoslov ali odrešitev koga 
drugega. Nikoli ne pozabite, da je njegova ljubezen do nas čista, 
popolna in večna. 

Pred začetkom našega popotovanja molimo skupaj: 

Nebeški Oče, v svojem notranjem bitju si želim tvoje resnice bolj od udobja ali 
užitka. Zato izročam svoje srce in dušo v tvoje roke, vedoč da so tvoje poti popolne. 
Ljubiš me dovolj, da si dal tistega, ki je zate najpomembnejši, svojega Sina, Jezusa, 
da je umrl zame in mi podaril večno življenje. Če me tako ljubiš, si gotovo želiš 
dokončati delo, ki si ga začel v mojem življenju. Prosim te, da mi med branjem te 
knjige govoriš po svojem Duhu in mi pokažeš svojo pot za moje življenje. Odpri mi 
oči, da vidim, in ušesa, da slišim tvojo Besedo. Razodeni mi Jezusovo veličino bolj 
kot kadar koli. Vnaprej se ti zahvaljujem za to, kar boš storil v meni po svoji besedi, 
zapisani v tej knjigi. V Jezusovem imenu molim. Amen. 



 



11 

DRUGO POGLAVJE 

T EŽK O  SE JE 
UPIRATI O STN U

Načela kraljestva je težko razumeti z 
demokratično miselnostjo. 

 
red mano je izziv, ki je brez Božje milosti morda nemogoča 
naloga. Poskusil bom učiti o avtoriteti sredi sveta, v katerem 
je brezbožnost v dnevnem porastu. Zato je večji del vsebine 
te knjige v nasprotju z načini razmišljanja, ki so obveljali v 

tem svetu. V mnogih pogledih je naš um programiran, da razmišlja 
v nasprotju s temeljnimi resnicami, s katerimi se bomo kmalu 
srečali. Vendar je ravno to taktika satana, sovražnika naših duš – 
rad prikaže to, kar nas pelje v suženjstvo, kot nekaj privlačnega ali 
celo dobrega, medtem ko osvobajajoče stvari prikaže kot suženjstvo. 

Tako se je vse skupaj začelo. Spomnite se, kako je bilo v vrtu; 
njegova metoda je delovala in se od takrat ni nič spremenila. Zato 
nas Sveto pismo resno svari, »ne varajte se, moji ljubi bratje« 
(Jakobovo pismo 1,16), »in nikar se ne prilagajajte temu svetu, 
ampak se tako preobražajte z obnovo svojega uma, da boste lahko 
razpoznavali, kaj hoče Bog, kaj je dobro, njemu všečno in popolno« 
(Pismo Rimljanom 12,2). 

P 



PO D KRITJEM 

 

12  

Po mojih izkušnjah zahodnjaki (prebivalci demokratičnih držav 
Amerike in Evrope) sodimo med tiste, ki se najbolj upirajo 
resničnemu poslušanju Božje besede. Razlog je zelo pomemben. 
Načela kraljestva je težko razumeti z demokratično miselnostjo. 
Demokracija je v redu za narode sveta, vendar se moramo spomniti, 
da je Božje kraljestvo urejeno kot kraljestvo. Vlada mu kralj in v 
njem najdemo položaje, red in avtoriteto. Zakoni Božjega kraljestva 
ne morejo biti nadomeščeni z javnim mnenjem, glasovanjem ali 
anketami ali biti odvisni od njih. Ti zakoni ne zavisijo od tega, kar 
sami verjamemo, da je dobro za nas, v kar je bila Eva tako 
prebrisano zavedena. Zato, enako kot je Samuel »razložil ljudstvu 
pravice kraljestva, jih zapisal v knjigo in jo položil pred Gospoda« 
(Prva Samuelova knjiga 10,25), moramo biti tudi mi danes poučeni o 
načelih kraljestva, saj nas današnja družba ne uči o načinih 
delovanja kraljestva. 

Če kot verniki poskušamo živeti s kulturno pogojeno 
miselnostjo o avtoriteti, bomo v najboljšem primeru neučinkoviti in 
v najslabšem primeru ogroženi. Lahko se zgodi, da delno ali v celoti 
izgubimo oskrbo in zaščito, saj smo se odklopili od izvira resničnega 
življenja. Je kot da bi v življenju igrali košarko, medtem ko Bog 
prireja nogometno prvenstvo. Ali kot da bi poskušali uporabljati 
električno napravo, ne da bi jo priklopili na vir napajanja. 

Prepogosto se dogaja, da če se z avtoriteto ne strinjamo, jo s 
pritožbami spodbijamo ali ji ugovarjamo. Navsezadnje bi morala 
biti oblast »iz ljudi, od ljudi in za ljudi«, kajne? Ta in druge podobne 
demokratične miselnosti so se pritihotapile v krščanstvo in mnoge 
popeljale po zavajajoči poti samovlade. Na tej poti gredo od 
izzivanja avtoritete do odkritega upiranja avtoriteti. Potem obstajajo 
tudi tisti, ki so razvili še hujšo stopnjo prezira do avtoritete, ki se 
kaže v popolnem ignoriranju njenega obstoja. S tem kažejo, da so 
povsem izgubili vsakršen strah Božji. 

Toda noben od teh pristopov ne prinaša svobode, ki jo iščemo. 
Kajti Sveto pismo pravi: 



TEŽKO  SE JE UPIRAT I O ST NU 

13 

Če poslušajo in ubogajo, 
dopolnijo svoje dni v sreči, svoja leta v veselju. 
Če pa ne poslušajo, odidejo v usmrtitev, 
izdihnejo brez spoznanja. (Job 36,11–12) 

Ta vrstica govori o poslušnosti Bogu. Bodite pozorni na to, da 
gre za obljubo: oskrba in zaščita v zameno za našo podreditev 
njegovi avtoriteti. Ne spreglejte niti nevarnosti, ki grozi, če 
ignoriramo njegovo vodstvo. Svobodo, v iskanju katere se upiramo 
avtoriteti, izgubljamo ravno s svojo nepodrejenostjo tej avtoriteti. 
Moja žena rada ponavlja: »Podrejenost prinaša svobodo, uporništvo 
pa zvezanost.« Ta izjava povzema omenjene vrstice iz Jobove knjige. 

Nekateri lahko rečejo: »Podrejam se Bogu, ne pa človeku, razen 
če se strinjam z njim.« Naša vzgoja in nepravilna cerkvena miselnost 
nas lahko na ta način ovirata. Vendar ne moremo ločiti naše 
podrejenosti Božji inherentni avtoriteti od naše podrejenosti njegovi 
pooblaščeni avtoriteti. Vsa avtoriteta izvira od njega! Prisluhnite, kaj 
pravi Sveto pismo: 

Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim. Ni je namreč oblasti, ki ne 
bi bila od Boga. In te, ki so, so postavljene od Boga. Kdor se torej upira 
oblasti, se upira Božjemu redu. Tisti, ki se upirajo, pa si bodo nakopali 
obsodbo. (Pismo Rimljanom 13,1–2) 

V tem odlomku je toliko stvari, o katerih je treba razmisliti, in 
pozneje se bomo nekoliko poglobili vanje, zdaj pa želim izpostaviti 
le nekaj točk. Prvič, Bog je tisti, ki postavlja vse obstoječe vladarje. 
Resnica je, da brez Božje vednosti nihče ne more priti na položaj 
zakonite avtoritete. Ta koncept moramo vtisniti v svoja srca. Drugič, 
upirati se tem oblastem pomeni upirati se Božjemu redu ali Bogu 
samemu, tisti pa, ki to počnejo, si nakopljejo obsodbo. Ne smemo 



PO D KRITJEM 

 

14  

pozabiti, da nam te besede ni povedal neki oblastiželjni voditelj, 
temveč naš Oče, kajti »vse Pismo je navdihnjeno od Boga« (Drugo 
pismo Timoteju 3,16). Dejstvo, da so ljudje te besede sprevračali, ne 
pomeni, da ne prihajajo od Boga. 

Čeprav si tega morda ne želijo priznati, mnogi menijo, da so 
odgovorni le Bogu, ne pa tudi drugim avtoritetam. Tisti, ki 
razmišljajo na ta način, so v navzkrižju prav s tistim, ki ga  
imenujejo Gospod. Spomnite se Jezusovih besed Savlu (ki je pozneje 
postal Pavel): »Težkó ti je, da se upiraš ostnu« (Apostolska dela 9,5). 
Kmetje so v svetopisemskih časih uporabljali osten. To je bila 
približno dva in pol metra dolga veja iz hrastovega ali drugega 
trdega lesa, s katere je bilo odstranjeno lubje. Na sprednjem koncu je 
bila pritrjena koničasta konica za dreganje volov med oranjem. Vol 
se zagotovo ni želel upirati tako ostremu orodju, ki bi mu lahko 
povzročilo veliko bolečine ali ga poškodovalo. Zato je v Pavlovih 
dneh ta pregovorna ilustracija služila kot prispodoba jalovosti 
upiranja nadrejeni avtoriteti ali oblasti. 

Tisti, ki se upirajo Božji avtoriteti, bodisi neposredno, kot v 
Pavlovem primeru, ali posredno z upiranjem njegovi pooblaščeni 
avtoriteti, se v resnici upirajo ostnu v Božjih rokah. Na žalost je to 
pogosto boleča izkušnja in lekcija, ki jo mnogi izmed nas, vključno z 
mano, osvojimo na težji način. 

 
IZK UŠN JA, K I MI JE O DPRLA O Č I 

 

Ko govorim o bolečini, se spominjam, kako sem na boleč način 
spoznal, da upor proti pooblaščeni avtoriteti pomeni upor proti 
Božji avtoriteti. Ta izkušnja je zame kot večni spomenik, kako 
nespametno se je upirati ostnu. 

Sredi osemdesetih let prejšnjega stoletja mi je bil ponujen 
položaj mladinskega pastorja v veliki mednarodni cerkveni 
skupnosti. Po molitvi in neverjetni potrditvi sem ta položaj sprejel 



TEŽKO  SE JE UPIRAT I O ST NU 

15 

kot Božjo voljo. 
Čutil sem se preobremenjenega, saj nisem imel predhodnih 

izkušenj s služenjem mladim, kljub temu pa sem postal del osebja 
ene najhitreje rastočih in najvplivnejših cerkva v Ameriki. Začel sem 
požirati knjige in priročnike o služenju mladim. Avtor ene od knjig 
je bil glavni mladinski pastor v cerkvi v Louisiani, ki je imela 
izjemen program za mladino. Prosil sem tajnico, naj jih pokliče in 
vpraša, če lahko pridem in preživim dva dni z njihovo ekipo. 
Tamkajšnji voditelji so me prijazno sprejeli in določili smo datume. 

Takoj po prihodu so me odpeljali na mladinsko srečanje, ki je 
potekalo vsako sredo zvečer. Bil sem osupel. Mladinska dvorana, ki 
je imela 1500 sedežev, je bila skoraj polna! Niso se igrali iger ali 
pridigali lahko prebavljive besede, polne kompromisa. Sporočila so 
govorila o čistosti in moči. Za povrh so bili mladi pravzaprav 
navdušeni, da so lahko zraven. Bil sem osupel in prepričan, da sem 
izbral pravi zgled. 

Naslednji dan sem se v cerkvi srečal z voditelji. Spet sem komaj 
verjel svojim očem. Služenje mladim je imelo lastno stavbo, dve 
tajnici za polni delovni čas in štiri mladinske pastorje, prav tako 
zaposlene za polni delovni čas. Naslednja dva dni sem preživel na 
srečanjih z vsemi štirimi mladinskimi pastorji. Statistike so bile 
nezaslišane. V tistem času so služili 1250 srednješolcem in služenje 
je nezadržno raslo. 

Vsak od štirih pastorjev mi je povedal popolnoma isto stvar. 
Uspeh služenja je temeljil na »zabavah«, ki so vsak petek zvečer 
potekale na več kot stotih lokacijah po mestu. Zabave so bile 
pravzaprav male hišne skupine, katerih cilj je bil odrešitev mladih. 

Koncept je bil dovolj preprost, a globok. Neodrešene najstnike 
je težko pripeljati v cerkev, vendar jih je enostavno pripeljati na 
zabavo. Med tednom so vsakega člana mladinske skupine 
spodbujali, naj se osredotoči na eno osebo v šoli in jo povabi na 
petkovo večerno zabavo. Tam so uživali v hrani, druženju in 
sodobni krščanski glasbi; nato je izbrani vodja, ki je bil srednješolec 



PO D KRITJEM 

 

16  

ali študent, začel z vodenim skupinskim pogovorom, ki je temeljil 
na Svetem pismu, in postopoma preusmeril pogovor na temo 
odrešitve. Nato je ponudil priložnost, da udeleženci lahko predajo 
svoja življenja Jezusu. Posledica je bila, da je bilo veliko 
obiskovalcev že pri prvem obisku odrešenih. Razloženo jim je bilo, 
kako pomembna je skupnost, udeleženci so si izmenjali imena in 
telefonske številke in posredovano je bilo vabilo na mladinska 
srečanja v sredo zvečer. 

Udeležil sem se ene od zabav in navdušilo me je, kako je nekaj 
dijakov predalo svoja življenja Jezusu. Vrnil sem se v svojo cerkev in 

s svojim pomočnikom delil, česar sem se naučil. Po molitvi sem 
čutil, da bi morali enako storiti tudi pri nas. Eno nedeljo po 

bogoslužju sem na parkirišču vizijo z navdušenjem podelil tudi z 
našim glavnim pastorjem. Spodbudil me je: »Krasno, brat. Kar daj!«  

 
O SEM MESEC EV N AČ RT O VAN JA IN  DELA 

 
V molitvi mi je Bog dal načrt. Nameraval sem začeti šolo 

usposabljanja, da pripravim voditelje. V torek zvečer sem o načrtu 
obvestil celotno mladinsko skupino in na moje veselje se je 
naslednjo nedeljo kar sedemdeset od njih prijavilo na tečaj 
usposabljanja voditeljev. Naslednjih šest mesecev sem jih nameraval 
tedensko učiti o načelih vodenja, kot so zvestoba, integriteta, 
predanost, služenje in vizija. Po petih mesecih je Gospod v molitvi 
ponovno spregovoril mojemu srcu in rekel: Izberi štiriindvajset 
mladih udeležencev tečaja in naredi poseben tečaj učeništva za njih. Iz njih 
boš izbral prve voditelje zabav. Nemudoma sem začel z usposabljanjem 
teh voditeljev hišnih skupin. 

Naslednja dva meseca sem pripravljal voditelje hišnih skupin in 
na glavni mladinski skupini v torek zvečer pridigal o viziji 
doseganja mladih prek zabav. S pomožnim pastorjem sva razvijala 
učni načrt za voditelje in urejala številne podrobnosti, kot so bile 
lokacije zabav in delitev mesta glede na šolska okrožja in poštne 



TEŽKO  SE JE UPIRAT I O ST NU 

17 

številke, ter načrtovala, kako se bodo skupine širile in kako bomo 
obravnavali napredek. V ta prizadevanja smo se potopili z enim 
samim namenom, ki nas je gnal naprej, in to je bilo doseganje 
izgubljenih duš. 

Vsi so bili navdušeni. Vizija se je prenašala od voditeljev tudi 
na redne obiskovalce mladinskih srečanj. Mladi so se že pogovarjali, 
koga bodo povabili na prve zabave. Molili smo, da bi se Bog 
dotaknil src ljudi, da bi se odzvali in spoznali svojo potrebo po 
Jezusu ter bili odrešeni. Jaz in moj pomočnik sva si že predstavljala, 
kako se vsak torek dvorana polni z 2500 mladimi. Bili smo milo 
rečeno polni vizije in strasti. 

SREČ AN JE, K I GA N E BO M N IK O LI PO ZABIL 

Tri tedne pred začetkom prvih zabav sem stopil na tedensko 
pastorsko srečanje, popolnoma nepripravljen na to, kar se je potem 
odvilo. Na srečanju je višji pastor z vsemi enajstimi pomožnimi 
pastorji delil naslednje pretresljive besede: »Gospodje, Sveti Duh mi 
je pokazal, da usmeritev te cerkve ni, da bi imeli hišne skupine. Zato 
želim, da ukinete kakšna koli srečanja majhnih skupin, ki potekajo v 
domovih članov cerkve.« 

Nisem mogel verjeti, kar sem slišal. Gotovo je morala biti 
napaka ali nesporazum. Moj pogled se je srečal s pretresenim 
pogledom mojega pomočnika, medtem ko sva se oba borila z 
zmedenostjo. Poskušal sem se potolažiti z mislijo, da to gotovo ne 
velja za mladino … govori samo drugim pastorjem. Pastor za samske, 
pastor za starejše, pastor za pare in drugi so imeli hišne skupine, 
vendar niso bile preveč uspešne in prav tako niso bile osrednja 
točka njihovega služenja. Poleg tega sem pred nekaj meseci na 
parkirišču govoril s pastorjem in on mi je rekel, naj grem v to smer. 
Iz tega sem sklepal, da je mladina gotovo izvzeta iz teh sprememb. 

Nisem mogel več čakati. »Oprosti, pastor. Misliš, razen 



PO D KRITJEM 

 

18  

mladinskega služenja, kajne?« 
Pogledal me je in rekel: »John, Sveti Duh mi je spregovoril in mi 

rekel, da usmeritev te cerkve ne vključuje hišnih skupin.« 
Ponovno sem spregovoril: »Pastor, se spomniš, kako sem pred 

nekaj meseci obiskal tisto mladinsko skupino v Louisiani? Njihova 
mladinska skupina šteje 1250 srednješolcev. Vsi štirje pastorji so 
rekli, da je to zaradi hišnih skupin.« Glavni pastor me je pogledal in 
rekel: »John, Sveti Duh mi je spregovoril in mi rekel, da usmeritev te 
cerkve ne vključuje hišnih skupin.« 

Spet sem spregovoril, ton mojega glasu je pridobival 
intenzivnost, ko sem razmišljal: gotovo ne razume, kaj želim povedati. 
Ugovarjal sem: »Pastor, v našo cerkev je težko spraviti neodrešeno 
mladino, a na zabavo lahko pripeljemo skoraj vsakega srednješolca 
in, kot sem ti pred nekaj meseci razlagal, bi bile hišne skupine 
pravzaprav osredotočene na doseganje izgubljenih.« 

Ponovil je: »John, Sveti Duh mi je rekel, da usmeritev te cerkve 
ne vključuje hišnih skupin.« 

Postajal sem precej strasten in zagovarjal svoje stališče: »Toda, 
pastor, lahko napolnimo našo dvorano z 2500 dijaki in študenti. 
Lahko pripeljemo vso mladino v Orlandu na Floridi k odrešenju!« 

Ponovil je iste besede. 
Približno petnajst minut sem se prepiral z njim. Vsi udeleženci 

srečanja so lahko čutili, kako napetost narašča. Na mojo srečo so bile 
edine besede, ki so prihajale iz pastorjevih ust, tiste, za katere je 
verjel, da mu jih je Bog naročil. 

Končno sem utihnil, vendar je v moji notranjosti vrelo. Do 
konca sestanka nisem slišal ničesar več. Vse, na kar sem lahko 
mislil, je bilo, kako smo osem mesecev trdo delali na tem projektu. Vedel 
je, da to počnemo; povedal sem mu že pred meseci. Kako lahko ustavi nekaj, 
kar bi lahko pripeljalo na stotine ali celo tisoče ljudi v kraljestvo? Ustavlja 
Božje delovanje! Kako naj povem mladim? Kaj si bodo mislili moji 
voditelji? Letel sem v Louisiano. Kakšna izguba denarja, časa! Ne morem 
verjeti, da se to res dogaja! Mojih misli ni bilo konca in v skoraj vseh 



TEŽKO  SE JE UPIRAT I O ST NU 

19 

scenarijih, ki so mi hodili po glavi, sem imel jaz prav in bil na Božji 
strani, pastor pa se je motil! 

Ko se je sestanek končal, sem se hitro izmuznil iz konferenčne 
sobe. Starejši, modrejši pastor me je poskušal ustaviti, da bi mi 
spregovoril modre, pomirjujoče in tolažilne besede, vendar sem ga 
pogledal in rekel: »Fred, zdaj se ne želim pogovarjati!« Dojel je, da 
ne bo dosegel ničesar, in se umaknil. 

Ustavil sem na dovozu pred hišo, odprl vhodna vrata in slišal 
pozdrav svoje žene. Nisem ji odzdravil, temveč sem zelo razočarano 
rekel: »Ne boš verjela, kaj je naredil!« 

Ko je slišala ton mojega glasu, je zaskrbljeno odgovorila: »Kdo 
in kaj je naredil?« 

»Pastor! Ukinil je hišne skupine! Osem mesecev smo delali na
tem. In on jih kar ukine! Si to lahko predstavljaš?« 

Pogledala me je in zelo neposredno in resno odgovorila: »No, 
zdi se, da te Bog poskuša nečesa naučiti.« Nato je odšla iz predsobe 
v najino spalnico. 

Jaz pa sem se razjezil nanjo. Odvihral sem v kuhinjo, naslonil 
noge na stol ter nekaj časa strmel skozi okno in premišljeval, kako 
zelo se moj pastor moti. Tem mislim pa sem dodal še razmišljanje, 
kako neobčutljiva in brezbrižna je moja žena. 

SREČ AN JE Z GO SPO DO M 

Ko sem strmel skozi okno, mi je Sveti Duh spregovoril v srce. 
Dejal je: 

John, čigavo služenje gradiš? Moje ali svoje? 
V hipu sem izustil: »Tvoje, Gospod!« 
Hitro je odgovoril: Ne, ni tako! Gradiš svoje služenje. 
Rekel sem: »Gospod, večine neodrešenih dijakov in študentov 

ne moremo pripeljati v cerkev, lahko pa jih pripeljemo na 
zabave …« Začel sem z utemeljevanjem in razlaganjem svojih 



PO D KRITJEM 

 

20  

načrtov Bogu – kot da ne bi vedel. Kako zlahka smo zavedeni! 
Gospod mi je dovolil, da dam vse iz sebe, nato pa dejal: John, ko 

sem te pripeljal v to cerkev, da bi služil temu človeku, sem te naredil za 
podaljšek služenja, ki sem ga zaupal njemu. Poklical sem te, da boš njegove 
roke in noge, na čelo tega služenja sem postavil samo enega človeka. 

Spomnil me je na Mojzesa. Sveto pismo pravi: »Mojzes je bil 
sicer zvest v vsej njegovi hiši kot služabnik« (Pismo Hebrejcem 3,5). 
On je bil vodja, ki ga je Bog postavil v tem narodu. 

Nato me je spomnil na Jakoba v Novi zavezi. Jakob je bil vodja 
cerkve v Jeruzalemu. Spomnil me je na dogodek, ko so se verniki 
spraševali glede potrebe po obrezovanju (Apostolska dela 15). 
Pavel, Barnaba, Peter, Janez ter vsi drugi apostoli in starešine 
jeruzalemske cerkve so se zbrali, da bi se pogovorili o 
tem vprašanju. 

Najprej so govorili nekateri verujoči farizeji, ki so bili prav tako 
voditelji. Nato je spregovoril Peter. Za njim sta Pavel in Barnaba 
pripovedovala o Božjem delovanju med pogani. Ko so končali, je 
vstal Jakob, povzel, kar je bilo rečeno, in nazadnje razsodil: »Zato 
sodim ...« Kot vodja je povedal svojo odločitev in vsi, vključno s 
Petrom, Pavlom in Janezom, so se podredili njegovi odločitvi. 

Enako dinamiko lahko v Svetem pismu vidimo tudi takrat, ko 
je angel osvobodil Petra iz ječe. Peter je rekel vernikom v Marijini 
hiši: »Sporočite to Jakobu in bratom!« (Apostolska dela 12,17) Enako 
je veljalo tudi za Luka in Pavla. Luka piše, kako je bilo ob njihovem 
prihodu v Jeruzalem: »V Jeruzalemu so nas bratje prisrčno sprejeli. 
Naslednji dan je šel Pavel z nami k Jakobu; tam so se zbrali tudi vsi 
starešine« (Apostolska dela 21,17–18). Zakaj bi Peter in Pavel v obeh 
poročilih navajala ravno Jakoba? Iz tega, kako je posebej imenovan, 
je razvidno, da je imel vodilno vlogo. 

Ko mi je Sveti Duh razjasnil te stvari, je nadaljeval: John, ko boš 
stal pred mano in odgovarjal za čas, ko si služil temu pastorju, ne boš v 
prvi vrsti odgovarjal za to, koliko mladih si v Orlandu na Floridi pripeljal 
do odrešenja. V prvi vrsti boš sojen po tem, kako zvest si bil pastorju, pod 



TEŽKO  SE JE UPIRAT I O ST NU 

21 

katerega sem te postavil. 
Potem je izrekel nekaj, kar me je pretreslo: Lahko bi pridobil vse 

mlade v Orlandu in potem stopil predme ter bil sojen, ker se nisi podredil 
in ostal zvest pastorju, pod katerega sem te postavil. S temi besedami je 
prišel prenovljen občutek strahu Božjega! Ko so vsi moji obrambni 
mehanizmi popustili, sem bil kot glina v Gospodarjevi roki. 

Nadaljeval je: John, če boš šel naprej v tej smeri, bo šla mladina v eno 
smer, medtem ko gre cerkev v drugo. V cerkev boš prinesel razdelitev 
(angleška beseda division, op. prev.). Predpona te angleške besede 
di- pomeni »dve«. Preostali del te angleške besede se glasi vision in
pomeni »vizija«. Če združimo oba pomena, dobimo »dve viziji«!
Zakaj se danes toliko cerkva in domov deli? Imajo več kot eno
vizijo, kar pomeni, da ena ni podrejena avtoriteti, dani od Boga. Bog
ustanavlja ljudi ali voditelje, ker je vsaka dvoglava organizacija
obsojena na delitev!

MO J O DZIV IN  SPO K O RJEN JE K O T  N ASLEDN JI K O RAK 

Nemudoma sem se pokesal svoje uporniške drže. Po molitvi 
sem vedel, kaj moram storiti. Dvignil sem telefon in poklical 
glavnega pastorja. Ko se je javil, sem rekel: »Pastor, to je John 
Bevere. Kličem, da te prosim odpuščanja. Bog mi je pokazal, da sem 
se upiral tvoji avtoriteti in to je bil velik greh. Prosim, odpusti mi. 
Takoj bom ukinil hišne skupine.« 

Bil je zelo milostljiv in mi odpustil. Ko sem odložil slušalko, 
sem v hipu zaslišal Svetega Duha, ki mi je zastavil naslednje 
vprašanje: Kako boš ta konec tedna novico povedal svojim 
štiriindvajsetim voditeljem? 

Predstavljal sem si, kako stopam v prostor z voditelji in jih 
potrto obvestim: »Fantje, moram vam povedati, kaj se je zgodilo.« 

Vsi bi me zaskrbljeno gledali in vprašali: »Kaj?« 
Nato bi jim z otožnim tonom glasu razkril: »Veste, da že mesece 



PO D KRITJEM 

 

22  

delamo na tem projektu, vendar je pastor preklical hišne skupine. 
Zato ne bomo mogli imeti petkovih zabav.« 

Vsi bi se začeli pritoževati in godrnjati nad to odločitvijo. 
Posledično bi postali nezadovoljni z glavnim pastorjem. Vsi bi se 
počutili kot žrtve njegovih odločitev in jaz bi v primerjavi z njim 
izpadel dobro. 

Ko sem v mislih premleval o tem prizoru, sem zaslišal 
vprašanje Svetega Duha: Je to tisto, kar nameravaš storiti? 

Odgovoril sem: »Ne, Gospod!« 
Na naslednjem srečanju sem samozavestno vstopil v prostor, v 

katerem so bili zbrani voditelji, moj obraz je bil nasmejan in v 
mojem glasu je bilo navdušenje. Veselo sem naznanil: »Fantje, imam 
odlično novico.« 

Nestrpno in s pričakovanjem so zrli vame. »Kaj se je zgodilo?« 
Nadaljeval sem: »Bog nas je zaščitil, da ne bi ustvarili in 

zgradili nečesa, kar ni od njega. Naš glavni pastor nam je na 
srečanju osebja ta teden povedal, da usmeritev Svetega Duha za to 
cerkev ne vključuje hišnih skupin. Tako da so zabave s takojšnjim 
učinkom odpovedane!« 

Zdelo se je, da vsi delijo moje navdušenje in enoglasno so 
vzkliknili: »Ja … v redu!« Pri njih ni bilo nobenih težav! Prav tako 
nisem bil edini, ki sem na podlagi te izkušnje zrasel, vsi skupaj smo 
se nečesa naučili. Pozneje sem z njimi lahko delil, kaj se je v resnici 
zgodilo. Mnogi od teh štiriindvajsetih mladeničev so danes za polni 
delovni čas zaposleni v cerkvi in jim gre dobro. 

 
PO T RT O  IN  PO BIT O  SRC E 

 

Ko se ozrem nazaj, sem prepričan, da je bila to prelomna točka 
v mojem življenju in služenju. Če se takrat ne bi zlomil, ampak 
vztrajal pri lastnem razmišljanju in nadaljeval pri svoji trmi, bi bilo 
moje življenje danes povsem drugačno. Morda bi vseeno preklical 



TEŽKO  SE JE UPIRAT I O ST NU 

23 

petkove zabave, ker nisem imel druge možnosti, a moje srce bi 
ostalo nepokorno, ponosno in trdo. Nikoli ne pozabite: Bog ne želi 
le zunanje poslušnosti, ampak potrto in pobito srce, lačno in žejno 
izpolnjevanja njegove volje. Zato je David rekel: 

Zakaj nad klavno daritvijo nimaš veselja … 
Moja daritev Bogu je potrt duh, 

potrtega in pobitega srca, 

o Bog, ne preziraš. (Psalm 51,18–19)

V življenju se lahko veliko žrtvujemo, ogromno časa namenimo 
služenju, delamo brez plačila, se odpovemo spanju, iščemo načine 
za doseganje večjega števila ljudi in počnemo vse mogoče, saj je 
seznam različnih oblik služenja lahko neskončen. Zaradi vseh teh 
žrtev zlahka začnemo misliti, da naša prizadevanja ugajajo Bogu. 
Vendar je lahko naš motiv pri vseh teh aktivnostih podžgan s 
samovoljo. 

Poslušajte te besede: Bogu ugaja podrejenost, ki vodi do 
resnične poslušnosti. Namen te knjige ni samo razkriti pomembnost 
podreditve Božji avtoriteti, ampak tudi vzbuditi ljubezen in strast 
do poslušnosti. 

Zavedam se, da se vam v zvezi s povedanim pričevanjem 
gotovo poraja veliko neodgovorjenih vprašanj. Eno od njih se 
morda glasi: »Ali ti ni Bog v molitvi naročil, da organiziraš te hišne 
skupine?« Drugo vprašanje bi lahko bilo: »Kaj, če se je pastor zmotil 
glede usmeritve cerkve? Kaj pa, če bi morali imeti hišne skupine in 
se je on motil, ti pa si imel prav? Kaj, če je bil pod napačnim 
vplivom?« V nadaljevanju tega preučevanja bomo odgovorili na vsa 
ta vprašanja in še na mnoga druga. 

Vendar moramo pred nadaljnjo razpravo o pooblaščeni 
avtoriteti najprej ugotoviti, kako pomembno je, da se podredimo 
Božji neposredni avtoriteti. Watchman Nee piše: 



PO D KRITJEM 

 

24  

 
Preden se človek lahko podredi Božji pooblaščeni avtoriteti, se mora 

najprej soočiti z Božjo inherentno avtoriteto. Dejstvo, ali smo se soočili z 
avtoriteto ali ne, vpliva na naš celoten odnos z Bogom. Če smo, potem se 
bomo z avtoriteto srečevali povsod, in ko nas bo Bog na ta način omejil, 
nas bo lahko začel uporabljati. (Spiritual Authority [Duhovna avtoriteta, 
New York: Christian Fellowship Publishers, 1972]) 

 
Najprej je treba položiti trdne svetopisemske temelje glede tega, 

kako pomembna je podrejenost Bogu samemu. Šele ko so položeni ti 
temelji, lahko nadaljujemo s pomembnostjo podrejenosti 
pooblaščeni avtoriteti. To bo temeljni kamen, na katerem bomo 
gradili vse drugo. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

DRUGI DEL 

BOŽJE NEPOSREDNO

POKRITJE



 



27 

TRETJE POGLAVJE 

O PREDELITEV GREHA 
Cerkev se pogosto oddalji od temeljne opredelitve  greha. 

Na ta način izgubljamo povezavo s pravim pomenom 
te besede. 

grajmo se igro. Ker nimam boljše ideje, jo poimenujem igra 
psihologa in pacienta. Vi ste pacient, ki leži na ležišču, jaz pa 
psiholog, ki sedi na stolu poleg vas. Rečem besedo in vi mi 

morate povedati prvo stvar, ki vam pade na pamet. Ste 
pripravljeni? Beseda je: greh. Na kaj ste najprej pomislili?

Po pogovoru s številnimi verniki in voditelji po vsem svetu 
lahko uganem, kaj vam je prišlo na misel. Morda ste pomislili na 
prešuštvo, nečistovanje, perverznost ali drugo obliko spolnih 
pregreh. Pogosto slišim naslednjo tragično izjavo: »Padel je v 
greh.« To praviloma pomeni, da je kdo od voditeljev zgrešil na 
področju spolnosti. Te besede ne potrebujejo dodatne razlage, 
takoj vem, na kaj namigujejo. Zdi se, da je v cerkvenih krogih ta 
misel prva asociacija ob besedi greh. 

Ali pa vam je skozi misli švignila podoba pijančevanja ali 
uživanja drog. Verniki na te stvari zagotovo gledajo kot na velike 
grehe. Morda ste pomislili na igre na srečo, umor, krajo ali 
čarovništvo. Možno je, vendar ne tako verjetno, da ste se 
spomnili tudi na sovraštvo, prepire, ljubosumje ali neodpuščanje. 
Mislim, da lahko z gotovostjo predpostavimo, da je seznam 
precej dolg. 

I 



PO D KRITJEM 

 

28  

PO MAN JK LJIVA PO VEZAVA Z O SN O VN O  O PREDELIT VIJO  
 

Po premisleku mi dovolite, da povem naslednje: Adam ni 
skočil v posteljo z drugo žensko v vrtu, niti ni pokadil džointa! 
Vendar je bil njegov greh tako resen, da je celotno stvarstvo 
pahnil v ujetništvo in suženjstvo. Pri opredelitvi greha moramo 
vzeti v obzir Adamovo situacijo, kajti narava njegovega prestopa 
se je razširila po žilah vsega človeštva. Kaj v njegovem dejanju je 
človeštvu prineslo toliko uničenja? Preprosto povedano, ni bil 
poslušen temu, kar mu je Bog naročil. 

Ustavite se za trenutek in razmislite. Ne pravim, da se 
seznam, ki sem ga pravkar navedel, ne nanaša na greh, vendar 
želim poudariti, da se cerkev pogosto oddalji od osnovne 
opredelitve greha. Na ta način izgubljamo povezavo s pravim 
pomenom te besede. In brez te pomembne povezave smo zlahka 
zavedeni v zmotno prepričanje, o katerem bomo govorili v 
tem poglavju.  

Oglejmo si še en primer. Recimo, da je vaše celotno ali 
temeljno razumevanje bolezni stanje s povišano telesno 
temperaturo nad 37 °C in slabim počutjem, kašljem, kihanjem ali 
bruhanjem. Takšen je bil pri sedmih letih starosti tudi moj pogled 
na bolezen, ko so moji ljubljeni štirinajstletni sestri diagnosticirali 
raka. Pogosto je obiskovala zdravnike in nekaj tednov ostala v 
bolnišnici. Mama mi je razložila: »Johnny, tvoja sestra je zelo 
bolna.« Vendar ni imela vročine in ni kašljala ali kihala. Nisem 
razumel, zakaj so bili moji starši in starejša sestra tako 
zaskrbljeni. Mislil sem, da je samo utrujena. Nisem se zavedal 
resnosti njene bolezni, ker sem nanjo gledal skozi filter svojega 
védenja in doživljanja. 

Nisem dojel, dokler me niso kot prvošolca nekega dne 
poklicali iz šole in odpeljali domov, kjer sem poleg mame in 
očeta v dnevni sobi zagledal tudi duhovnika. Tam so mi 
povedali, da je moja sestra umrla. Šele takrat sem dojel, da je bila 



O PREDELIT EV GREHA 

29 

zelo bolna. V vseh teh mesecih sploh nisem dojel, kaj se je v 
resnici dogajalo, saj je bilo moje razumevanje bolezni omejeno 
samo na en vidik. Postavljal sem vprašanja in naprej raziskoval. 
Ugotovil sem, da je bolna oseba tista, ki ima zdravstvene težave 
ali kakšno bolezen. Na bolezen nisem več gledal enako, začel 
sem se zavedati, kaj vse vključuje resnična opredelitev bolezni. 

RESN IČ N A O PREDELITEV GREHA 

Podobno je z mnogimi ljudmi v cerkvi. Prepogosto nam 
primanjkuje osnovnega razumevanja, kaj v resnici je greh. Če 
želimo nadaljevati, si moramo ogledati, kako ga opredeljuje 
Sveto pismo. Sveto pismo pravi: »Greh je nepostavnost.« (Prvo 
Janezovo pismo 3,4) Grška beseda za »nepostavnost« je anomia. 
Thayerjev grški slovar opredeljuje to besedo kot »stanje, [pri 
katerem je nekdo] brez postave bodisi zaradi nevednosti ali 
njenega kršenja«. Preprosto povedano, nepostavnost pomeni, da 
se ne podredimo Božji postavi ali avtoriteti. Vinov slovar navaja, 
da ta vrstica razlaga »resnični pomen besede [greh]«. Nato pravi 
tudi: »Ta opredelitev greha določa njegovo bistveno naravo kot 
zavračanje Božje postave ali volje in njeno nadomeščanje z 
lastno voljo.« 

To opredelitev potrjuje tudi naslednja Jezusova prilika. Ko je 
to slišal nekdo izmed tistih, ki so sedeli pri mizi, mu je rekel: 
»Blagor tistemu, ki bo obedoval v Božjem kraljestvu!« (Evangelij
po Luku 14,15)

Gospod je izkoristil pripombo tega človeka in razložil, kdo bo 
lahko jedel za mizo na Jagnjetovi poročni gostiji. Začel je z 
besedami: »On pa mu je rekel: ›Neki človek je priredil veliko 
večerjo in jih je mnogo povabil nanjo. Ko je bil čas za večerjo, je 
poslal svojega služabnika povabljenim povedat, naj pridejo, ker 
je že vse pripravljeno‹« (Evangelij po Luku 14,16–17). 

Človek, ki prireja gostijo, predstavlja Očeta, služabnik pa je 



PO D KRITJEM 

 

30  

sam Jezus. Uporaba besede »služabnik« v ednini dodatno 
podkrepi to razlago. Sveto pismo izrecno pravi: »Velikokrat in na 
veliko načinov je Bog nekoč govoril očetom po prerokih, v teh 
dneh poslednjega časa pa nam je spregovoril po Sinu« (Pismo 
Hebrejcem 1,1–2). Jezus je naš zastopnik. Tistim pa, ki v teh 
novozaveznih časih pridigajo, učijo ali pišejo, je zapovedano, naj 
govorijo kot Gospodovi predstavniki. Prisluhniti moramo, kaj 
nam govori, in to natančno posredovati drugim. 

V tej priliki je oznanjena Očetova volja: »Pridite, ker je že vse 
pripravljeno.« To oznanilo je namenjeno tistim, ki so že 
povabljeni, torej tistim v cerkvi, ne pa nevernikom, ki nikoli niso 
slišali evangelija. 

Vendar pa ti ljudje začnejo iskati izgovore, zakaj se ne morejo 
odzvati na povabilo. Prvi pravi: »Čakata me steklenica vodke in 
divja zabava ta vikend, ki je res ne bi rad zamudil. Prosim, da 
me opravičite.« 

Drugi pravi: »Dobil sem potovanje v Las Vegas z vnaprej 
plačanimi vsemi stroški. In poleg tega so mi dali pet tisoč 
dolarjev, ki jih lahko porabim v igralnicah. Res bi rad šel, zato me 
prosim opravičite.« 

Tretji pravi: »Zaljubil sem se v svojo tajnico in ta teden se 
bova skupaj odpravila na izlet in obiskala havajsko letovišče, kjer 
se bova ves teden ljubila. Prosim, ne reci ničesar moji ženi. Misli, 
da grem na poslovno potovanje. Zato ne morem priti.« 

Je to tisto, kar pravijo? Če preberete Sveto pismo, boste 
ugotovili, da so njihovi odgovori čisto drugačni od omenjenih. 
Oglejmo si vsakega od njih. 

»Prvi mu je rekel: ›Njivo sem kupil…‹« Preden nadaljujem, bi 
rad vprašal: Je nakup njive greh? Če je, je veliko izmed nas v 
resnih težavah. Odgovor je nikalen. To vsi vemo. Ponovno si 
oglejmo njegove besede: »Njivo sem kupil in si jo moram iti 
ogledat; prosim te, imej me za opravičenega!« (18. vrstica) Kot 
sem dejal, nakup zemljišča ni greh, toda ko zanimanje za 



O PREDELIT EV GREHA 

31 

premoženje postane pomembnejše od takojšnje podreditve Božji 
besedi, spada v osnovno opredelitev greha. To je nepostavnost, 
ne podrejanje Božji avtoriteti. 

Naslednji povabljenec se ni odpravljal v igralnico. Dejal je: 
»Pet jarmov volov sem kupil in jih grem preizkusit; prosim te,
imej me za opravičenega!« (19. vrstica) Je nakup volov ali
kakršne koli opreme, ki jo potrebujemo za naše preživetje, greh?
Seveda ne, toda ko obrt ali posel postane pomembnejši od
takojšnje poslušnosti Božji besedi ali Božji volji, je to greh! Ne
pozabite, da se Adam v edenskem vrtu ni lotil iger na srečo.
Preprosto se ni podredil temu, kar je Bog rekel.

Zadnji je rekel: »Oženil sem se in zato ne morem priti.« (20. 
vrstica) Je poroka greh? Seveda ne. Če bi bila, bi bila večina od 
nas v velikih težavah. Ko pa želja po ugajanju zakoncu postane 
pomembnejša od podrejanja Božji volji, je to greh. Ponovno se 
spomnite vrta. Eva je bila zavedena (Drugo pismo Korinčanom 
11,3), vendar je bilo pri Adamu povsem drugače: »Adam ni bil 
zaveden« (Prvo pismo Timoteju 2,14). V zvezi z naravo 
Adamovega greha Sveto pismo pravi: »Kakor so namreč zaradi 
neposlušnosti enega človeka mnogi postali grešniki …« (Pismo 
Rimljanom 5,19, poudarek dodan). Adam je zapadel v 
neposlušnost, ker je njegova žena že prej jedla in želela, da stori 
enako. Izbral je njo, namesto da bi se podredil Božji avtoriteti. To 
je greh. Zaradi Adamove neposlušnosti so »mnogi postali 
grešniki« ali pa lahko rečemo tako: »Mnogi so postali nepostavni 
ali neposlušni Božji avtoriteti.« To je resničen greh. V tej priliki je 
Jezus govoril o možu, ki je izbral svojo ženo namesto poslušnosti 
Božji besedi. 

Prisluhnite zdaj, kaj je Jezus rekel o tistih, ki so se zelo 
vljudno opravičili, vendar se niso podredili Božjemu klicu in 
avtoriteti: »Kajti povem vam: Nobeden izmed onih povabljenih 
mož ne bo okusil moje večerje« (Evangelij po Luku 14,24). Kako 
streznjujoče! Ti ljudje ne bodo okusili poročne večerje, na katero 



PO D KRITJEM 

 

32  

so bili pred tem častno povabljeni. Prepovedan jim je bil vstop na 
Jagnjetovo poročno gostijo, in to ne zaradi spolnih prestopkov, 
zlorabe drog ali alkoholizma, temveč zaradi preproste 
neposlušnosti Božji besedi. Zakaj bi nas to moralo presenetiti? Če 
dobro premislimo, ali ni bila Adamova neposlušnost tista, ki je 
človeštvu prinesla najhujše posledice in obsodbo? 

Ali ni zanimivo, da v tej priliki ni omenjena zloraba drog, 
prostitucija, zvodništvo, alkoholizem, umori ali kraje? 

Ni res! 
Če beremo naprej, vidimo, kako služabnik gospodarju poroča 

o izgovorih. Tedaj je gospodar rekel služabniku: »Pojdi na pota in 
vzdolž ograj in prisili ljudi, naj vstopijo, da se napolni moja hiša« 
(Evangelij po Luku 14,23). Ljudje na poteh in vzdolž ograj v 
Svetem pismu predstavljajo prostitutke, zvodnike, tatove, člane 
tolp, morilce, alkoholike in tako naprej! Uau, v priliki jih vseeno 
najdemo, vendar na pozitivni strani! 

Gospod ve, da se bodo v teh zadnjih dneh mnogi takšni ljudje 
zavedali, da so njihova življenja prazna in da jim niso prinesla 
nič drugega kot bolečino, ter se bodo naveličali upiranja ostnu. 
Ko bodo zaslišali Gospodarjev klic, se bodo odzvali s takojšnjo 
poslušnostjo. V primerjavi z njimi se bodo tisti, ki so bili 
povabljeni, obiskujejo cerkev in imajo sami sebe za pobožne, 
vendar ubogajo Boga le, ko jim to ustreza in se ne vmešava v 
njihove urnike, načrte, blagoslove ali užitke, znašli na Adamovi 
strani, izključeni iz Božje veličastne prisotnosti. 

 
»BO M GO DPO D« 

V priliki o poročni gostiji je razkrita resnična opredelitev greha, 
in sicer kot neposlušnost Božji avtoriteti. Jezus je to pojasnil v še 
eni priliki, ki jo je začel z vprašanjem: »Kaj se vam zdi?« S temi 
uvodnimi besedami je poskušal prepričati svoje navzven 
pravične poslušalce, da pogledajo globlje in v svojem odgovoru 



O PREDELIT EV GREHA 

33 

uzrejo resnico. 
Jezus je govoril o možu, ki je imel dva sinova. »Nekdo je imel 

dva sina. Stopil je k prvemu in rekel: ›Sin, pojdi danes 
delat v vinograd!‹ 

Ta je odgovoril: ›Nočem.‹ Toda pozneje si je premislil in šel. 
Stopil je k drugemu in rekel isto. Ta je odgovoril: ›Grem, 

gospod,‹ vendar ni šel.« Naredil je vtis izjemnega sina in gotovo 
je očeta nagovoril s spoštovanjem. Jezus pa pravi: »Vendar 
ni šel.« 

Nato je Jezus postavil zelo pomembno vprašanje, na katerega 
je lahko odgovoriti: »Kateri od teh dveh je izpolnil 
očetovo voljo?« 

Skupina, ki jo je nagovoril, je pravilno odgovorila: »Prvi.« 
Jezus je prešel naravnost k bistvu in nadaljeval: »Resnično, 

povem vam: Cestninarji in vlačuge pojdejo pred vami v Božje 
kraljestvo« (Evangelij po Mateju 21,28–31). Jasno je, da bi vsak 
starš raje videl, da njegov sin reče: »Da, gospod, šel bom,« in 
potem dejansko z veseljem gre ter ne samo uboga ukaz, temveč 
to stori z voljno držo. Vendar je Jezus s to priliko pokazal 
navzočim voditeljem, da je glavni pomen greha navsezadnje 
neposlušnost Božji avtoriteti. Ni omejen na prešuštvo, umor, 
krajo in tako naprej. 

Voditelji so bili ponosni in samozavestni, ker niso bili ujeti v 
stvari, ki so jih šteli za »velike grehe«. Vendar pa so bili zaradi 
svoje omejene opredelitve greha zlahka zavedeni v to, čemur so 
se po svojih besedah prizadevno izogibali – v greh oziroma 
neposlušnost božanski avtoriteti. 

K AJ PA »VELIK I GREHI«? 

Ko beremo Sveto pismo, vedno znova najdemo isto sporočilo. 
Morda se sprašujete: Kaj pa laž, pijančevanje, prešuštvovanje, kraja, 
umor? Niso to grehi? Seveda! Te stvari so prav tako v nasprotju z 



PO D KRITJEM 

 

34  

Božjo avtoriteto. Bog je tisti, ki nam pravi: »Zato opustite laž in 
govorite resnico vsak s svojim bližnjim« (Pismo Efežanom 4,24–
25). Kar se tiče pijančevanja, zapoveduje: »Ne opijanjajte se z 
vinom« (Pismo Efežanom 5,18). Glede nečistovanja svari: »Bežite 
pred nečistovanjem« (Prvo pismo Korinčanom 6,18). Kaj pa 
kraja? Naročeno nam je: »Kdor krade, naj ne krade več« (Pismo 
Efežanom 4,28). Kar zadeva umor, nam je rečeno: »Kdor sovraži 
svojega brata, je ubijalec. Vi pa veste, da noben ubijalec nima 
večnega življenja, ki bi ostalo v njem« (Prvo Janezovo pismo 
3,15). Nova zaveza poudarja, da tisti, ki počnejo te stvari, ne bodo 
deležni Božjega kraljestva (Prvo pismo Korinčanom 6,9–11; 
Pismo Galačanom 5,19–21; Razodetje 21,8). Vendar ne pozabimo 
na dejstvo, da vsakršen greh uničuje, ne le tisti grehi, ki jih 
označujemo kot »velike«. 

Vrnimo se k naši igri psihologa in pacienta. Pacient z dobrim 
razumevanjem greha bi lahko odgovoril: »Nepodrejenost 
božanski avtoriteti.« Saj bi razumel povezavo med grehom 
in nepostavnostjo. 

 
Č AS N EPO ST AVN O ST I 

 
Učenci so Jezusa spraševali o koncu sveta. Odzval se je tako, da 
jim je opisal dogodke, ki se bodo zgodili, in pogoje, ki bodo 
prevladovali v dneh pred njegovim prihodom. Eden od pogojev 
je naslednji: »Ker se bo nepostavnost povečala, se bo ljubezen pri 
mnogih ohladila. Kdor pa bo vztrajal do konca, bo rešen« 
(Evangelij po Mateju 24,12–13). 

Kadar koli vprašam ljudi po cerkvah, ali to velja za našo 
sedanjo družbo, se odzovejo z dvignjenimi rokami in 
prikimavajočimi glavami. Večina v resnici dojema našo družbo 
kot grešno. Zelo malo ljudi, če sploh kdo, dvomi o točnosti te 
ocene. Vendar Jezus v tej izjavi ni opisoval družbe. Opisoval je 
cerkev! Morda se sprašujete, kako sem prišel do tega zaključka. 



O PREDELIT EV GREHA 

35 

No, dve različni besedni zvezi v obeh vrsticah kažeta, da je 
govoril o cerkvi, ne o družbi na splošno. 

Prva od ključnih besednih zvez se glasi: »Ljubezen pri mnogih 
se bo ohladila.« Grška beseda za »ljubezen« je agape. Strokovnjak 
za grške besede, W. E. Vine, piše, da se agape uporablja »po Duhu 
razodetja … za izražanje stvari, ki so bile prej neznane«. Ne 
pozabite, da je Jezus rekel: »Novo zapoved vam dajem, da se 
ljubite [agapao, glagolska oblika samostalnika agape] med seboj! 
Kakor sem vas jaz ljubil …« (Evangelij po Janezu 13,34). Ta 
ljubezen prej človeštvu ni bila znana; On je bil tisti, ki jo je 
predstavil. Opredelil jo je z besedno zvezo »tako, kakor sem vas 
jaz ljubil«. Vine nadaljuje: »Ta ljubezen izraža globoko in 
stanovitno ›ljubezen‹ in zanimanje popolnega Bitja za 
popolnoma nevredne predmete.« V bistvu govori o brezpogojni 
Božji ljubezni, ljubezni, ki je v naša srca izlita po Svetem Duhu, o 
katerem je Jezus rekel, da ga »svet ne more prejeti« (Pismo 
Rimljanom 5,5; Evangelij po Janezu 14,17). To ljubezen v resnici 
najdemo le pri tistih, ki so sprejeli Jezusa Kristusa kot 
svojega Odrešenika. 

V Novi zavezi obstajajo tudi druge grške besede, ki jih 
prevajamo kot »ljubezen«. Vendar pa je te druge besede mogoče 
brez težav uporabiti tako za nevernike kot vernike. Ena takšnih je 
phileo. Po mnenju W. E. Vina se ta beseda »od agapao razlikuje 
predvsem v tem, da se phileo nanaša bolj na ›ljubeznivo 
naklonjenost‹ … Phileo ni nikoli uporabljena v smislu zapovedi 
ljudem, naj ›ljubijo‹ Boga.« Ta beseda se ne uporablja izključno za 
vernike, kot velja pri besedi agape. 

Grška beseda za ljubezen v Jezusovi izjavi, »ker se bo 
nepostavnost povečala, se bo ljubezen pri mnogih ohladila«, ni 
phileo, ampak agape! Jezus v tej izjavi ni naslavljal družbe, govoril 
je cerkvi. Govoril je, da se bo v poslednjih dneh v cerkvi 
povečala nepostavnost. 

Ne moremo spregledati tudi drugih s tem povezanih 



PO D KRITJEM 

 

36  

Jezusovih izjav. Ena takšna izjava je v Matejevem evangeliju: »Ne 
pojde v nebeško kraljestvo vsak, kdor mi pravi: ›Gospod, 
Gospod,‹ ampak kdor uresničuje voljo mojega Očeta, ki je v 
nebesih« (Evangelij po Mateju 7,21), 

Ta izjava odpravlja naš splošni koncept in opredelitev tega, 
kdo je odrešen. Učili smo in verjeli, da je vse, kar moramo storiti, 
izpovedati »molitev grešnika«, in s tem si zagotovimo svoje 
mesto v nebesih. Pri tem smo zanemarili oziroma nismo dajali 
nobenega poudarka na izpolnjevanje njegovih zapovedi. Ta 
ponarejena milost mnoge zapelje, da poslušnosti ne jemljejo 
resno. Jezus je rekel, da bodo v nebesih tisti, ki izpovedujejo in 
izpolnjujejo Božjo voljo ter se tako držijo Božjih zapovedi. 

Resnična milost je dana, da nas opolnomoči za poslušnost 
temu, kar Bog pričakuje od nas. Pisec Pisma Hebrejcem je to 
najbolje povedal: »Bodimo hvaležni in tako Bogu s spoštovanjem 
in strahom služimo, kakor je njemu všeč« (Pismo Hebrejcem 
12,28). Milost nas opolnomoči, da služimo Bogu na sprejemljiv 
način, torej skladno z Božjo voljo. 

Jezus nadaljuje: »Veliko mi jih bo reklo tisti dan: ›Gospod, 
Gospod, ali nismo v tvojem imenu prerokovali in v tvojem imenu 
izganjali demonov in v tvojem imenu storili veliko mogočnih 
del?‹« (Evangelij po Mateju 7,22) 

Ni govora o malo, ampak o veliko ljudeh. Se spomnite, da je 
tudi v prejšnji njegovi izjavi uporabljena beseda mnogi? 
»Ljubezen pri mnogih se bo ohladila.« Te množice bodo rekle 
Jezusu: »Gospod, ali nismo v tvojem imenu prerokovali in 
izganjali demonov in delali čudežev?« Nevernik ne more izgnati 
demona v Jezusovem imenu (Apostolska dela 19,13–17). Tako je 
ponovno nagovarjal tiste, ki so bili v cerkvi. 

Tedaj bo tem tako imenovanim kristjanom rekel: »Pojdite 
proč od mene, kateri ravnate nepostavno!« (Evangelij po Mateju 
7,23) Bodite pozorni, kako opisuje njihovo ravnanje – kot 
nepostavno. Z drugimi besedami, njihov življenjski slog je 



O PREDELIT EV GREHA 

37 

podoben tistemu v priliki o poročni gostiji. Razvili so vzorec 
postavljanja svojih interesov, užitkov in načrtov na pomembnejše 
mesto od Gospodarjevih zapovedi. Danes se takšno ravnanje zdi 
normalno in naravno. Preprosto povedano, kljub izpovedovanju 
z besedami ne živijo v podrejenosti gospostvu Jezusa Kristusa. 
Ubogajo tisto, kar se ujema z njihovimi načrti. Svoje sedanje 
nepostavnosti se sploh ne zavedajo. Na žalost lahko rečem, da je 
to stanje prevelikega števila kristjanov, ki dandanes izpovedujejo 
svojo vero! 

Drugi razlog, zakaj vemo, da je Jezus nagovarjal cerkev, 
najdemo v njegovi naslednji izjavi: »Kdor pa bo vztrajal do 
konca, bo rešen.« Če želite vztrajati v teku, ste morali začeti. 
Neverniki morajo šele začeti s tekom krščanskega življenja. 

ŠO K  IN  AGO N IJA ZABLO DE 

Ko Jezus in apostoli govorijo ljudem poslednjih časov, nas vedno 
znova opozarjajo na tisto, kar najbolje opisuje ozračje tega časa, 
zablodo. Eden od razlogov za takšno razširjenost zablode je 
napačno razumevanje osnovnega pomena greha. Ne razlikuje se 
preveč od situacije, ki sem jo opisal, ko sem govoril o bolezni 
moje sestre. Bil sem pretresen, ko sem prišel domov in ugotovil, 
da je umrla, ker nikoli nisem sprejel dejstva, da je bila zares 
bolna. To je povezano z izkušnjo, ki sem jo doživel v poznih 
osemdesetih letih. 

Med molitvijo sem prejel streznjujočo duhovno vizijo, ki je 
spremenila potek mojega življenja in služenja. Videl sem 
množico ljudi, preveč jih je bilo, da bi jih lahko preštel. 
Pravzaprav nikoli prej nisem videl tako velike množice. Bili so 
zbrani pred nebeškimi vrati in čakali, da jih spustijo noter, v 
pričakovanju Gospodovih besed: »Pridite, blagoslovljeni mojega 
Očeta! Prejmite v posest kraljestvo, ki vam je pripravljeno od 
začetka sveta!« (Evangelij po Mateju 25,34) Toda namesto tega so 



PO D KRITJEM 

 

38  

slišali Gospoda reči: »Pojdite proč od mene, kateri ravnate 
nepostavno!« Na njihovih obrazih sem videl grozen šok, agonijo 
in grozo. Resnično so verjeli, da so jim usojena nebesa, ker so 
izpovedovali gospostvo Jezusa Kristusa in svojo krščansko vero. 
Vendar niso razumeli pravega in osnovnega pomena greha. 
Čeprav so si želeli nebes, jim je primanjkovalo strasti, da bi v 
poslušnosti izpolnjevali Očetovo voljo. 

Bog išče otroke, katerih srce hrepeni po življenju v 
poslušnosti. Ne glede na to, za katero življenjsko področje gre, bi 
se morali kot verniki veseliti izpolnjevanja Božje volje. Ob koncu 
življenja, polnega uspeha zaradi poslušnosti in tudi stiske zaradi 
neposlušnosti, je Salomon ubesedil nadčasovno modrost: 
»Končna beseda po vsem, kar si slišal: Boj se Boga in izpolnjuj 
njegove zapovedi, kajti to je za človeka vse!« (Pridigar 12,13)

 
 
 

 
Celotna vrstica iz Evangelija po Mateju 7,23 se glasi: »In takrat jim bom naznanil: ›Nikoli 
vas nisem poznal. Pojdite proč od mene, kateri ravnate nepostavno!‹« Nekateri ste morda 
pomislili, da to ne bi moglo veljati za vernike, ker je Jezus dejal: »Nikoli vas nisem 
poznal.« Vendar ne pozabite, da neverniki ne morejo izganjati demonov v Jezusovem 
imenu. V zvezi z Jezusovimi besedami, »nikoli vas nisem poznal«, je pomembno 
razumeti, da je beseda »poznal« prevod grške besede ginosko. V Novi zavezi se ta beseda 
uporablja za opisovanje spolnega odnosa med moškim in žensko (Evangelij po Mateju 
1,25). Nanaša se na intimnost. Jezus je v resnici rekel: »Nikoli vas nisem intimno poznal.« 
V Prvem pismu Korinčanom 8,3 piše: »Če pa kdo ljubi Boga, ga je on spoznal.« Beseda 
»spoznal« je prevod iste grške besede ginosko. Bog intimno pozna tiste, ki ga ljubijo. Tisti, 
ki ga ljubijo, so tisti, ki se podrejajo njegovi avtoriteti s tem, da ubogajo njegove besede. 
Jezus je rekel: »Kdor me ne ljubi, se ne drži mojih besed« (Evangelij po Janezu 14,24). 



39 

ČETRTO POGLAVJE 

SK RIVN A MO Č  N EPO STAVN O ST I 
Najučinkovitejša zaščita pred zablodo 

je razodeto spoznanje, ne le posredovano znanje. 

 
esedna zveza »poslednji dnevi« je v Svetem pismu pogosto 
omenjena. Povsem mogoče je, da se bodo ti dnevi izkazali za 
najbolj vznemirljiv, hkrati pa zastrašujoč čas v zgodovini 

človeštva. Vznemirljiv, ker bomo priča največjemu razodetju 
Božjega veličastva, kar so ga generacije kdaj videle. Vse to pa bo 
spremljala nepredstavljiva žetev duš. To bo čas slave in radosti, 
sodbe in strahu. Strahu, ker nam apostol Pavel izrecno pravi, da 
»bodo v poslednjih dneh nastopili hudi časi« (Drugo pismo
Timoteju 3,1). V uvodu te izjave pove: »Tole pa vedi …« Z drugimi
besedami, pozorno si zapomni, kar bom zdaj napisal. V svojih
mislih temu nameni poseben poudarek in pozornost! V tretjem
poglavju potem podrobneje razloži, kaj pomenijo ti hudi časi. Vzrok
teh hudih časov ne bo preganjanje s strani vlade ali ateistov. Razlog
za nevarnost v teh časih bo izviral iz splošno razširjene zablode
znotraj cerkve. To opozorilo je v Novi zavezi večkrat ponovljeno.

Zabloda je strašna stvar. Zakaj? Ker je zavajajoča! Oseba, ki je 
zavedena, z vsem srcem verjame, da ima prav, ko se v resnici moti. 
Jezus je v evangelijih večkrat svaril pred zablodo. Samo v 
Evangeliju po Mateju 24 je štirikrat ponovil, naj se je pazimo. 

B 



PO D KRITJEM 

 

40  

Ko so ga njegovi učenci spraševali o njegovem ponovnem 
prihodu, so bile prve besede, s katerimi je opisal naš čas: »Glejte, da 
vas kdo ne zavede!« (Evangelij po Mateju 24,4) V njegovem 
opozorilu je čutiti nujnost. Govori z resnim in treznim tonom. Želel 
je, da se te besede vtisnejo v njihove duše in jih vedno spremljajo. 
Prestale so tisoče let in bilo bi modro, da ne zanemarimo 
njegovega nasveta. 

DVE PO MEMBN I VPRAŠAN JI 
 
Zastaviti si moramo dve pomembni vprašanji. Najprej, kaj je 

temeljni vzrok te zablode? Drugič, zakaj zabloda lahko ostaja 
neopažena? Kot odgovor na prvo vprašanje, temeljni vzrok prevare 
ni nič drugega kot tisto, o čemer smo razpravljali v prejšnjem 
poglavju: neposlušnost božanski avtoriteti oziroma nepostavnost. 
Sveto pismo nas opozarja: 

 
»Postanite uresničevalci besede in ne le poslušalci, ki sami sebe 

varajo.« (Jakobovo pismo 1,22) 
 
Kako streznjujoče! Sveto pismo nam pravi, da ko človek posluša 

Božjo besedo, vendar je ne uboga, v njegovo srce in njegov um 
vstopi prevara. Taka oseba živi v prepričanju, da je na pravi poti, ko 
pa je dejansko v zmoti. Kjer ni resnične podrejenosti Božji avtoriteti, 
kar vključuje avtoriteto njegove Besede, se odprejo vrata za subtilno, 
a hudo zablodo. Zakaj se bo v zadnjih dneh zabloda razmahnila? 
Pavel nam je povedal, da bodo mnogi zavedeni, »ker niso sprejeli 
ljubezni do resnice« (Drugo pismo Tesaloničanom 2,10). Ljubiti 
resnico ne pomeni samo uživati, ko jo slišiš, ampak tudi ljubiti 
poslušnost tej resnici. Bog je nekemu preroku rekel: 

 
Ti pa, sin človekov; sinovi tvojega ljudstva se pogovarjajo o tebi ob 

zidovih in pri hišnih vratih in pravijo drug drugemu, vsak svojemu bratu: 
»Pridite poslušat, kakšna je beseda, ki prihaja od Gospoda!« K tebi hodijo 



SK RIVNA MO Č N EPO ST AVNO ST I 
 

41 

kakor na ljudski shod, pred tabo poseda moje ljudstvo in posluša tvoje 
besede, vendar se ne ravnajo po njih. Da, na njihovih ustnicah je strastna 
ljubezen, njihovo srce pa se žene za dobičkom. (Ezekiel 33,30–31, 
poudarek dodan) 

Mnogi ljudje v naših cerkvah imajo radi dobro besedo in učenje, 
vendar v resnici še vedno ljubijo svoje življenje bolj od Božje volje 
(Drugo pismo Timoteju 3,1–4). Resnico moramo ljubiti bolj kot 
kogar koli ali kar koli drugega. Strastno si moramo želeti njegove 
volje bolj od lastnega udobja ali življenja. Potem bomo uživali v 
odlaganju svojih želja, da bi uresničevali Božje. Vzeli bomo svoj križ 
ter se odpovedali svojim pravicam in privilegijem, da izpolnjujemo 
njegovo voljo. Zakaj? Ker je Bog, naš Stvarnik, naš Odkupitelj, in 
njegova ljubezen do nas je popolna. Samo to nas lahko obvaruje 
pred zablodo. 

Toda ali v cerkvi opažamo to vrsto predanosti? Resničnost je 
zelo drugačna. Neverjetno je, da so ti pisci Svetega pisma 
napovedali naš čas z večjo natančnostjo, kot ga sami vidimo. 

SK RIVN A MO Č  N EPO ST AVN O ST I 

Pri razumevanju, zakaj je nepostavnost v našem času tako 
razširjena, je treba upoštevati še en dejavnik. Sveto pismo opozarja: 
»Skrivnost nepostavnosti je namreč že na delu.« (Drugo pismo
Tesaloničanom 2,7) Beseda, prevedena kot »nepostavnost«, je ista
grška beseda anomia, ki smo jo preučevali v prejšnjem poglavju.
Bodite pozorni, da je v ozadju nepostavnosti skrivna moč (v
angleškem prevodu je namesto izraza skrivnost uporabljena
besedna zveza skrivna moč, op. prev.). Nov angleški prevod kralja
Jakoba pa govori o »skrivnosti nepostavnosti«. Ta skrivnost se
skriva v njeni skrivni moči. Pri vernikih odkrita nepostavnost ne bi
bila učinkovita, deluje le, če je subtilna in zavajajoča. To je njena
skrivnost. Ker Bog ne želi, da ne bi vedeli za to skrivnost ali skrivno



PO D KRITJEM 

 

42  

moč, nas svari (Drugo pismo Korinčanom 2,11). 
Satan je mojster prevare. Pomislite: zapeljal je tretjino angelov, 

da so se uprli proti Bogu (Razodetje 12,3-4). To se je zgodilo v 
popolnem okolju, v prisotnosti našega veličastnega Gospoda! Jezus 
nas opozarja, da satan ni le lažnivec, ampak oče laži (Evangelij po 
Janezu 8,44). Jezus nas prav tako opozarja, da bodo satanove 
zablode in prevare v zadnjih dneh postale tako močne, da bi zavedle 
celo izvoljene, če bo mogoče (Evangelij po Mateju 24,24). 

Zakaj bi nas to moralo presenetiti? Če je lahko zavedel na 
milijone angelov v nebesih, zakaj bi mu bilo težko zavesti množice v 
tem zemeljskem okolju, kjer je imenovan »poglavar oblasti zraka« 
(Pismo Efežanom 2,2)? Zdaj živimo v dneh, o katerih je govoril 
Jezus, zato pozorno preučite Pavlov strasten poziv cerkvi v Korintu: 

 
»Bojim pa se, da se ne bi vaše misli skazile in oddaljile od preprostosti, 

čistosti do Kristusa, kakor je kača s svojo zvijačnostjo preslepila Evo.« 
(Drugo pismo Korinčanom 11,3) 

 
Pavel je ranljivost vernikov primerjal z Evino preslepljenostjo. 

Nedvomno je bila prevara Eve eden od najspektakularnejših 
hudičevih podvigov. Živela je v popolnem okolju, brez oblasti in 
vpliva demonov. Hodila je v Božji prisotnosti in ni bila ovirana s 
svojo mesenostjo. Vzrok njenega upora je moral biti eden od 
satanovih najbolj zvitih načrtov. Uporabil je subtilne in zvite taktike, 
da bi pokvaril čistost njenega uma. Če razumemo taktiko, ki jo je 
uporabil pri Evi, razkrijemo njegovo najboljše orožje in lahko 
prepoznamo, kako nas poskuša zavesti in zakaj danes toliko ljudi 
zapade v neposlušnost. Spomnimo se, da je bila Eva zapeljana v 
neposlušnost, vendar je Adam natančno vedel, kaj počne. Videl sem 
ljudi v cerkvi, ki so kršili Božje zapovedi ob popolnem zavedanju 
tega, kar počnejo. Niso bili zavedeni. Takšni ljudje stopajo po 
nevarnem ozemlju in napredujejo proti duhovni smrti (Pismo 
Rimljanom 8,13). To so ljudje trdega srca, ki jih je težko pridobiti. 



SK RIVNA MO Č N EPO ST AVNO ST I 
 

43 

Potem so tu še drugi – tisti, ki so zavedeni – in ti predstavljajo večino 
neposlušnih posameznikov v cerkvi. Tako kot pri Evi jih je 
nevednost izpostavila zablodi, ki je skrivna moč nepostavnosti. 
Nevednost je gojišče zablode. Bog je rekel: »Zato pojde moje 
ljudstvo v izgnanstvo, ker nima spoznanja.« (Izaija 5,13) Razodeto 
spoznanje Božjih poti in njegovih duhovnih zakonov nas varuje 
pred sovražnikovimi ukanami. Luč Božje resnice razkrije vsakršno 
laž in nas varuje pred njo. 

RAZLIK A MED RAZO DET JEM IN  PO SREDO VAN IM ZN AN JEM 

 Gospod Bog je človeku zapovedal in rekel: »Z vseh dreves v 
vrtu smeš jesti, le z drevesa spoznanja dobrega in hudega nikar ne 
jej! Kajti na dan, ko bi jedel z njega, boš gotovo umrl.« (Prva 
Mojzesova knjiga 2,16–17) 

Potem je Gospod iz moškega izoblikoval žensko. Predvidevamo 
lahko, da se je to zgodilo pozneje, saj je moški poimenoval ter si 
ogledal vsako žival in ptico v zraku, preden je bila iz njegovega 
rebra narejena ženska. 

V primerjavi z Adamom ženska ni slišala ukaza neposredno iz 
Božjih ust. Adam ji ga je verjetno posredoval, medtem ko sta uživala 
v Božjem vrtu. To lahko ugibamo po njenem odzivu v pogovoru s 
kačo. Pozorno preberite naslednje vrstice: 

Kača pa je bila bolj prekanjena kakor vse živali na polju, ki jih je 
naredil Gospod Bog. Rekla je ženi: »Ali je Bog res rekel, da ne smeta jesti z 
nobenega drevesa v vrtu?« In žena je rekla kači: »Od sadu drevja v vrtu 
jeva, ›le z drevesa sredi vrta,‹ je rekel Bog, ›ne jejta sadu, tudi dotikajta se 
ga ne, sicer bosta umrla!‹« (Prva Mojzesova knjiga 3,1–3) 

Najprej bodite pozorni na to, da ko je kača posejala dvom v 
Božjo zapoved, je žena odgovorila: »Od sadu drevja jeva …« 
namesto da bi svoj odgovor začela za besedami: »Bog je rekel …« To 



PO D KRITJEM 

 

44  

je klasičen odgovor nekoga, ki je slišal ukaz ali pravilo le posredno. 
To ni odziv osebe, ki deli utrip srca in motivacijo tistega, ki je ta 
ukaz dal. 

Drugič, opazite lahko, da se njen odgovor razlikuje od Božje 
prvotne zapovedi. V nadaljevanju je omenila, da je Bog rekel: »Ne 
jejta sadu, tudi dotikajta se ga ne, sicer bosta umrla!« Bog nikoli nič 
ni rekel o dotikanju. To je še en primer, kaj se zgodi, ko Božjo 
besedo slišimo le posredno od drugih, namesto da bi nam jo 
Gospod sam neposredno razodel. 

Ko nam Bog razodene svojo besedo po svojem Duhu, ta postane 
del nas. To se lahko zgodi, ko beremo knjigo, poslušamo učenje ali 
ko sami beremo Sveto pismo ali imamo skupnost z Božjim Duhom. 
Za Adama je bila Božja zapoved tako resnična kot vse drugo okoli 
njega; bila je del njega. Nasprotno, ko slišimo Božjo zapoved, vendar 
nam ni razodeta po njegovem Duhu, ne postane del nas. Za nas je to 
samo postava in »moč greha [neposlušnosti] je postava« (oglejte si 
Prvo pismo Korinčanom 15,56). Kot sem rekel, verjamem, da je 
Adam Evi posredoval Božjo zapoved. Več kot verjetno pa je, da Eva 
sama glede tega ni iskala Boga. Adamovo informacijo je sprejela kot 
dejstvo, »tako pač je«. Zanjo to ni bilo razodeto spoznanje, temveč 
posredovano znanje. Ker je slišala le posredno, je bila dovzetnejša za 
prevaro. Zato se je kača osredotočila nanjo in ne na Adama. 

Najučinkovitejša zaščita pred zablodo je razodeto spoznanje, ne 
le posredovano znanje. Mnogi so zvezani z legalizmom, saj so slišali 
le znanje, navodila ali omejitve Svetega pisma. Ne glede na to, ali 
znanje prihaja od staršev, pridigarjev, iz posnetkov ali knjig, si še 
niso prizadevali spoznati Božjega srca glede teh zadev, kar bi jim 
dalo vpogled, ki bi jih zaščitil pred zablodo. Imajo črko brez srčnega 
utripa. Lahko celo natančno ponovijo poglavje ali vrstico, vendar so 
izgubili dih življenja, ki stoji za Svetim pismom. 

Morda celo z navdušenjem delijo novo učenje, ki so ga ravno 
slišali na seminarju ali konferenci. Vendar pa se zdi, da jim ne uspe 
živeti tega, kar tako navdušeno delijo. Ni del njih. Prenašajo besede, 



SK RIVNA MO Č N EPO ST AVNO ST I 
 

45 

vendar te ostajajo brez sadu in so nezmožne proizvesti Božje 
življenje. Ko se to zgodi, so zlahka v skušnjavi, da dodajo ali 
odvzamejo kaj od tega, kar je Bog rekel. Zlahka jih je prevarati, ker 
ne razumejo Božjih poti. 

Tukaj je primer, ki sem ga slišal že večkrat: »No, saj veš, brat, 
denar je korenina vsega zla!« To ni tisto, kar je Bog rekel. Rekel je: 
»Korenina vsega zla je ljubezen do denarja.« (Prvo pismo Timoteju
6,10; poudarek dodan)

Če je bil denar korenina vsega zla, potem z Jezusom nekaj ni 
bilo v redu, ker je imel zakladnika in vrečo denarja! V nekem 
trenutku je ženska razbila steklenico parfuma v vrednosti celoletne 
plače in jo izlila nanj. Juda, ki je imel rad denar, je bil zaradi tega 
dejanja jezen, vendar ga je Gospod grajal in pohvalil to žensko 
(Evangelij po Janezu 12,3–7). 

Ne, težava ni v denarju kot takem, temveč v ljubezni do njega, 
ki je korenina vsega zla. Gre za nezdravo željo po denarju in 
odvisnost od njega. Zaradi tega legalističnega pogleda imajo ljudje 
nezdrav odnos do denarja, kar Bog nikoli ni nameraval. Bog nas 
opozarja na nezdravo željo po denarju in odvisnost od njega. Takšni 
ljudje pa na finančnem področju nikoli ne morejo delovati na 
resnično pobožen način. Ta nevednost potrjuje dejstvo, da Božja 
beseda nikoli ni bila razodeta v njihovih srcih. Imajo le posredovano 
znanje o Božji besedi in so kandidati za zablodo. Kako pa lahko 
sprejmemo razodeto spoznanje? Tako, da ponižno hodimo pred 
Bogom, medtem ko v naših srcih gorita Gospodov strah in Božja 
ljubezen. Bog je rekel: 

Gledam pa na tistega, ki je ponižen, ki je potrt v duhu in se trese pred 
mojo besedo. (Izaija 66,2) 

Kdor se trese pred njegovo besedo, ga bo takoj ubogal, ne glede 
na to, ali vidi kakšno korist ali ne. To je tisti, ki se resnično boji Boga. 
In Sveto pismo jasno pravi: »Gospodovo zaupanje je za tiste, ki se ga 



PO D KRITJEM 

 

46  

bojijo, njegova zaveza, da jim jo da spoznati.« (Psalm 25,14) Zdaj 
bolje razumemo izjavo, ki jo je Salomon podal ob koncu svojega 
življenja: »Boj se Boga in izpolnjuj njegove zapovedi, kajti to je za 
človeka vse!« (Pridigar 12,13) Bog razodeva svoje skrivnosti ali poti 
tistim, ki se ga bojijo, in Janez tej skupini pravi: 

 
To vam pišem glede tistih, ki vas skušajo zapeljati. Kar pa zadeva vas: 

maziljenje, ki ste ga dobili od njega, ostaja v vas in zato ni treba, da vas kdo 
uči. Kakor vas njegovo maziljenje uči o vsem in je resnično in ni laž, tako 
ostajajte v njem, kakor vas je poučilo. (Prvo Janezovo pismo 2,26–27; 
poudarek dodan) 

 
To nam kaže, kako nas razodeta Božja beseda varuje pred 

zablodo. Eva je bila zavedena v neposlušnost, ker ji je 
primanjkovalo Božjega razodetega spoznanja. Zato v kačjih besedah 
ni zaznala zvijače in ukane. 

 
K AK O  JE K AČ I USPELO ? 

 
Nadaljujmo in odgovorimo na vprašanje: Kako je kači uspelo 

prevarati žensko? Kakšen je bil njen subtilen načrt, s katerim jo je 
napadla? Ključno je, da poznamo odgovor na to vprašanje. 
Premislite: Kako jo je zapeljala v zablodo? Eva je živela v povsem 
popolnem okolju. Nikoli ni bila izpostavljena zlorabi koga z 
avtoriteto. Ni imela slabih izkušenj z očetom, šefom ali cerkvenim 
služabnikom. Živela je v cvetočem vrtu, brez demonskega zatiranja. 
Vse, kar je poznala, sta bili Božja dobrota in oskrba. Hodila in 
govorila je v njegovi prisotnosti. Kako jo je torej kača ukanila? 

Spomnite se Božje zapovedi: »Z vseh dreves v vrtu smeš jesti, le 
z drevesa spoznanja dobrega in hudega nikar ne jej! Kajti na dan, ko 
bi jedel z njega, boš gotovo umrl.« (Prva Mojzesova knjiga 2,16–17) 

Božja dobrota je zagotovila, da »smeta jesti …«, medtem ko je 
njegova avtoriteta omejevala, »… le z drevesa spoznanja dobrega in 



SK RIVNA MO Č N EPO ST AVNO ST I 
 

47 

hudega nikar ne jejta.«. Bog je poudaril njuno svobodo, da jesta z 
vseh dreves razen enega. 

Bistvo Božjega značaja je ljubiti in dajati. Želel si je prijateljev v 
svojem vrtu, ki bi ga ljubila in ubogala. Ni želel robotov brez 
možnosti svobodne izbire. Hrepenel je po otrocih s svobodno voljo, 
ustvarjenih po njegovi podobi. Ko jima je omejil dostop do drevesa, 
jima je dal izbiro, ki ju je varovala pred smrtjo. Vključevala je njuno 
voljo. Bosta zaupala in ubogala? Brez te zapovedi ne bi imela izbire. 

Pozorno si oglejte kačine besede: »Kača pa je bila bolj 
prekanjena kakor vse živali na polju, ki jih je naredil Gospod Bog. 
Rekla je ženi: ›Ali je Bog res rekel, da ne smeta jesti z nobenega 
drevesa v vrtu?‹« (Prva Mojzesova knjiga 3,1) Če izrazimo z 
današnjimi besedami, je kača rekla: »Slišala sem, da je Bog rekel, da 
ne smete jesti z nobenega drevesa. Je to res?« 

Kača je svojo strategijo začela tako, da je najprej izkrivila 
poudarek Božje zapovedi. Z izkrivljanjem njenega pomena je 
postavila pod vprašaj Božje motive. Evo je želela peljati po poti 
sklepanja, na kateri bi sčasoma podvomila v Božjo dobroto in 
integriteto. Ko bi ji to uspelo, ne bi bilo nič težkega obrniti jo proti 
njegovi avtoriteti. 

Kača je ignorirala Božjo velikodušnost in pokazala na izjemo. 
Nakazovala je, da jima je bilo nekaj dobrega zamolčano. Z enim 
samim vprašanjem je kača izkrivila edino zapoved, ki je bila dana za 
zaščito, in jo predstavila kot nepravično zadrževanje dobrega. Ali 
slišite posmeh v njenem glasu, ko je spraševala: »Ali je Bog res rekel, 
da ne smeta jesti z nobenega drevesa v vrtu?« Čeprav sta imela 
dostop do celotnega vrta, iz katerega sta lahko jedla, je kača 
usmerila Evino pozornost na eno drevo, ki jima je bilo zadržano. 
Poskrbela je, da je bil Bog videti kot nekdo, ki »jemlje«, in ne kot 
tisti, ki »daje«, kar v resnici je. 

S tem, ko je kača dosegla, da je bil Gospod videti nepravičen, je 
lahko izvedla napad na Božjo vladavino. Satan ni neumen, spravil 
se je na sam temelj Gospodove avtoritete, kajti »pravičnost in 



PO D KRITJEM 

 

48  

pravica sta temelj njegovega prestola« (Psalm 97,2). Njegov prestol 
predstavlja njegovo avtoriteto. Če lahko satan s prevaro in 
sprevračanjem izkrivi Božji pravičen značaj, potem je v očeh 
njegovega stvarstva vprašljiv sam temelj njegove avtoritete. 

In žena je rekla kači: »Od sadu drevja v vrtu jeva, ›le z drevesa 
sredi vrta,‹ je rekel Bog, ›ne jejta sadu, tudi dotikajta se ga ne, sicer 
bosta umrla!‹« (Prva Mojzesova knjiga 3,2–3) 

Povsem mogoče je, da se je kljub svojemu odgovoru začela 
spraševati o razlogu za njegov ukaz. Podvomila je v Božjo dobroto. 
Lahko slišite njene misli? Videti je dobro … Ne vem, zakaj ne bi smela 
jesti s tega drevesa. Kaj bi lahko bilo narobe s tem? In kaj na tem drevesu 
bi nama lahko tako zelo škodovalo? Na novo vzbujen dvom o Božjih 
motivih jo je naredil dovzetno za dvom o Božji avtoriteti. 

Kača je izkoristila priložnost, da je spodkopala Božjo avtoriteto, 
verodostojnost in integriteto z drznim nasprotovanjem njegovi 
besedi rekoč: »Nikakor ne bosta umrla. V resnici Bog ve, da bi se 
vama tisti dan, ko bi jedla z njega, odprle oči in bi postala kakor 
Bog, poznala bi dobro in húdo.« (Prva Mojzesova knjiga 3,4–5) 

Mojster prevare je poskušal uničiti sam temelj njene zvestobe s 
tem, da je očitno nasprotoval Bogu in ji zagotovil, da ne bo umrla. 
Svoje utemeljevanje je hitro nadaljeval: »Namesto da bi umrla, bosta 
postala bolj podobna Bogu. Sama bosta lahko izbirala med dobrim 
in zlim, ker bosta modra. Ne bo vama treba več poslušati vsega iz 
druge roke in biti podrejena nepoštenim zapovedim.« 

 
SPO Č ET  GREH – SLEDI SUŽEN JST VO  

 
Eva je bila šokirana in zmedena. Spraševala se je: Zakaj bi Bog 

rad skrival ta sad pred mano? Ponovno si je ogledala drevo in njegov 
sad, čeprav tokrat z drugačnimi očmi. Ocenila je, da je sad dober in 
prijeten, ne slab in škodljiv. Pomislila je: Zagotovo je videti odlično za 
jed in najboljše od vsega je, da nama bo dal modrost. 

To razmišljanje jo je zaslepilo za vse drugo okoli nje. Pozabila je 



SK RIVNA MO Č N EPO ST AVNO ST I 
 

49 

na obilno dobroto, ki ji je bila ponujena, ter se osredotočila na eno 
samo drevo. Mislila je: To drevo ponuja nekaj dobrega in Bog nama je 
to prikril. Že ves čas bi lahko uživala v tem sadu. Zakaj nama je to storil? 
Če nama s tem drevesom prikriva nekaj, kar potrebujeva, kaj drugega 
nama lahko še prikriva? 

Ko so bili pod vprašanjem Božji značaj, integriteta in dobrota, ni 
bilo več nobenega razloga za podreditev njegovi avtoriteti. Njena 
samovolja je prevladala nad Očetovo voljo. Eva je posegla po sadu 
in ga obračala v svoji roki – nič se ni zgodilo. Kača je morala imeti 
prav. Nato je jedla in dala tudi možu. 

Ko sta pojedla, so se jima nenadoma odprle oči in začutila sta 
val sramu in strahu, ko sta se zavedala svoje golote. Z njuno 
neposlušnostjo je prišla duhovna smrt. Meso je postalo močan tiran, 
ki ju bo zatiral. S tem, ko sta podvomila v Božjo besedo in se podala 
po poti sklepanja, ki je vodilo v zablodo, sta svoji življenji odprla 
gospodarju neposlušnosti. Postal je njun temni gospodar. Sveto 
pismo potrjuje: »Ali ne veste: če se izročite komu kot sužnji, da bi 
mu bili pokorni, ste pač sužnji tistega, ki se mu pokoravate; bodisi 
greha, ki pelje v smrt, bodisi pokorščine, ki pelje v pravičnost.« 
(Pismo Rimljanom 6,16) Gospodar smrti ni dobil le dostopa do 
njunih življenj, ampak tudi zakonit vstop v svet. Pavel to razloži 
tako: »Kakor je torej po enem človeku prišel na svet greh in po 
grehu smrt in je tako smrt prišla na vse ljudi, ker so vsi grešili.« 
(Pismo Rimljanom 5,12) 

Pred njuno neposlušnostjo ni bilo sovraštva, jeze, neodpuščanja, 
prepira, obrekovanja, pokvarjenosti, goljufije, grenkobe ali 
izsiljevanja. Ni bilo spolne perverzije, zlorabe drog, pijančevanja, 
umorov ali kraje. 

Prav tako ni bilo zlorab žensk in otrok. Ni bilo bolezni in 
revščine. Naravne nesreče, kuga in okužbe so bile človeštvu povsem 
neznane. Tudi kraljestvo živali je živelo v popolni harmoniji. 
Zemljino ozračje je bilo spokojno v Božji volji, ki je načelovala 
vsemu stvarstvu. 



PO D KRITJEM 

 

50  

Neposlušnost pa je povzročila grozne vedenjske težave, ki 
pestijo človeštvo, seznam pa se z vsako generacijo daljša. Eno 
dejanje nepokorščine je zaznamovalo začetek skrivne moči 
nepostavnosti. Zaradi te zablode je človek izgubil svojo božansko 
oskrbo in zaščito. Upor, ki je nastal po vzoru satanovega, je na 
široko odprl vrata njegovemu gospostvu in uničenju. V celoti je 
izkoristil svojo priložnost, da bi bil kot Bog, vendar brez 
podrejenosti njemu. S tem, ko je zasužnjil Božje stvarstvo, je ustoličil 
samega sebe (Izaija 14,12–14). 

 

N JEGO V DAN AŠN JI N AČ IN  DELO VAN JA N I N IČ  DRUGAČ EN 
 

Satanov današnji način delovanja je zelo podoben. Še vedno želi 
sprevreči Božji značaj, da bi nas obrnil proti njegovi avtoriteti. 
Jakobovo pismo zelo jasno govori o tem: »Ne varajte se, moji ljubi 
bratje; vsak dober dar in vsako popolno darilo prihaja od zgoraj, od 
Očeta luči, pri katerem ni spremembe ne sence menjave.« (1,16–17) 

Pisec teh besed je hotel zagotoviti, da mi verniki ne bi podlegli 
isti skrivni moči nepostavnosti kot Eva. Enako kot Pavel nas je 
posvaril, da bi nas zaščitil. Njegove besede moramo skrbno 
upoštevati in jih ohraniti v svojih srcih: Zunaj Božje volje ni nič 
dobrega. Morda je videti dobro, toda če ni skladno z Božjo voljo, 
potem se ne varajte, da bi v tem lahko bilo kaj dobrega. 

Jakob je ponovil, da če verjamemo, da je zunaj Božje oskrbe kaj 
dobrega, potem smo lahko zavedeni, kot je bila Eva. Pozorno 
premislite stvari, o katerih smo govorili. Ne glede na to, kako dobro 
je videti, okusiti ali čutiti, in ne glede na to, kakšno bogastvo, obilje, 
modrost ali uspeh obljublja, če ni od Boga, vas bo sčasoma popeljalo 
po poti hude bolečine, obžalovanja in na koncu smrti. Božanska 
oskrba in zaščita bosta s to prevaro ogroženi. Vsako popolno in 
dobro darilo prihaja od Boga, on je izvir. Sprejmite to resnico in jo 
utrdite v svojem srcu, potem vas videz ne bo zavedel! Če bi Eva to 
storila, ne bi bila zamajana. Izpolnitev svojih želja je iskala zunaj 
Božje oskrbe. 



SK RIVNA MO Č N EPO ST AVNO ST I 
 

51 

Koliko ljudi se iz napačnih razlogov poroči z napačno osebo? 
Bog jih je morda posvaril prek staršev ali pastorjev ali pa jim je 
govoril neposredno v srce, vendar so dovolili, da njihovo 
razmišljanje te glasove zaduši. Morda so bili osamljeni in si želeli 
družbe. Morda je bila oseba prijetna na pogled in se je zdela koristna 
pri sprejemanju odločitev. Izbrali so svojo voljo namesto Božje in 
prepogosto zelo trpeli. Seveda lahko Bog odkupi naše napačne 
odločitve. Davidov greh z Batšebo je bil odkupljen pozneje ob 
rojstvu Salomona. Vendar je zaradi svoje neposlušnosti požel veliko 
bolečine, saj meč ni nikoli zapustil njegove hiše. Izgubil je tri sinove 
v zgodnji mladosti ali v najboljših letih. Koliko bolje je 
izbrati poslušnost. 

Prepogosto ljudje zapustijo prav tiste kraje – službe, cerkve, 
mesta –, kamor jih je Bog zasadil, ker se ne strinjajo z avtoritetami, 
ki so postavljene nad njimi. Ali pa se jim zdi, da se nikamor ne 
premaknejo, in imajo občutek, da na tem mestu nimajo prihodnosti. 
Kmalu pride priložnost in čeprav nimajo pričevanja Svetega Duha, 
da bi odšli, odidejo. Ne samo to, odhod prav tako pogosto ogroža 
čistost, h kateri jih je Bog poklical. Mislijo, da že predolgo čakajo na 
polici, in čutijo: Nekaj moram ukreniti. Nato se v prizadevanju storiti 
nekaj dobrega zase znajdejo v nasprotovanju Božji volji. Morda jim 
uspe doseči dober finančni položaj, vendar so se vmes njihova srca 
zelo oddaljila od intimnega in strastnega odnosa z Gospodom. 

Kako v splošnem ljudje zapadejo v neposlušnost Božji volji? 
Premamljeni so z dobrim in prijetnim. Morda odkrijejo pot do 
razcveta in uspeha zunaj nasveta Božje besede. Prizadevajo si za te 
stvari in za čas izkusijo zabavo, srečo ali vznemirjenje. V tem, čemur 
je Bog rekel »ne«, najdejo »dobro«. Bojijo se, da jih Bog želi 
prikrajšati privlačnih in zabavnih stvari! Mislijo, da ne razume 
njihovih potreb ali je spregledal pomembnost njihovih želja. In če 
njihove molitve niso uslišane v vnaprej določenem časovnem 
okviru, pridejo do zaključka, da je Bog nezvest. Mislijo: »Zakaj bi 
čakal? Že zdaj si bom priskrbel dobro in prijetno!« 



PO D KRITJEM 

 

52  

RAZMISLIT E O  JEZUSU 
 
Razmislite o Jezusu. Štirideset dni in štirideset noči je bil v 

puščavi brez vode, hrane in kakršne koli tolažbe. Pod pritiskom 
stradanja je njegov trebuh trzal od bolečine zaradi hude lakote. Če 
kmalu ne bi dobil hrane in vode, bi umrl. Toda kaj se je zgodilo prej: 
oskrba ali skušnjava? 

In pristopil je skušnjavec in mu rekel: »Če si Božji Sin, reci, naj ti 
kamni postanejo kruh.« (Evangelij po Mateju 4,3) Sovražnik je 
ponovno postavil pod vprašaj, kar je Bog jasno povedal. Oče je na 
bregovih Jordana odkrito razglasil Jezusa za svojega Sina. Satan je 
ponovno poskušal izkriviti Božji značaj: »Če si Božji Sin, zakaj te je 
pripeljal sem, da stradaš? Zakaj ne poskrbi zate? Morda je čas, da 
sam poskrbiš zase. Če se kmalu ne naješ, boš umrl, če ne pohitiš, boš 
lahko imel hude telesne posledice. Uporabi svojo avtoriteto, da 
služiš sebi. Spremeni te kamne v kruh.« 

Jezus se mu je uprl in počakal na Božjo oskrbo. Sovražniku ni 
dovolil, da bi v njegovem umu sprevrgel Božji značaj. Vedel je, da 
njegov Oče skrbi za njegove potrebe. Ostal je podrejen Božji 
avtoriteti, ne glede na to, kako neprijetno je bilo v tistem trenutku. 

Ko se je uprl satanovi skušnjavi, da vzame stvari v svoje roke, 
»ga je hudič pustil, in glej, angeli so pristopili in mu stregli« 
(Evangelij po Mateju 4,11). Zakaj? Avtor Pisma Hebrejcem je Jezusa 
opisal tako: »On je v dneh svojega mesa daroval molitve in prošnje z 
močnim vpitjem in solzami njemu, ki bi ga mogel rešiti iz smrti, in 
bil je uslišan zaradi spoštovanja do Boga. Čeprav je bil Sin, se je iz 
tega, kar je pretrpel, naučil poslušnosti.« (Pismo Hebrejcem 5,7–8) 
Bog ga je uslišal zaradi njegovega strahospoštovanja do Boga. Ni 
podvomil v Očetovo dobroto. Tudi ko se je soočil z veliko skušnjavo 
in silnim trpljenjem, ki je bilo hujše od vsega, kar je izkusil kdor koli 
drug, je izbral poslušnost, čeprav je to pomenilo hudo stisko. 

V primerjavi z odzivom Adama in Eve je ta vrsta poslušnosti in 
podrejenosti zaustavila vsakršen vdor ali poseg sovražnika v 



SK RIVNA MO Č N EPO ST AVNO ST I 
 

53 

njegovo življenje. Pričeval je: »Vladar tega sveta prihaja. Meni sicer 
ne more nič, vendar naj svet spozna, da ljubim Očeta in da delam 
tako, kakor mi je naročil Oče.« (Evangelij po Janezu 14,30–31) 

V primerjavi z Adamom je Jezus, poslednji Adam, hodil v 
popolni poslušnosti svojemu Očetu in je lahko pričeval, da mu satan 
ne more nič. Prav zato nas Sveto pismo svari: »Kdor pravi, da ostaja 
v njem, je dolžan tudi sam živeti tako, kakor je živel on.« (Prvo 
Janezovo pismo 2,6) Je naš zgled in predhodnik. On je tisti, ki je 
plačal ceno in nam pokazal pot, po kateri naj hodimo. Nismo več 
namenjeni, da hodimo po poti prvega Adama in njegove 
nepostavnosti, temveč smo poklicani in pooblaščeni, da korakamo 
po poti poslušnosti poslednjega Adama. 

Angleški prevod Svetega pisma The Message te vrstice strastno 
izrazi takole: 

Osvobodite se, začnite teči – in nikoli ne odnehajte [v poslušnosti 
Bogu]! Brez odvečne duhovne maščobe, brez zajedavskih grehov. Oči 
imejte uprte v Jezusa, ki je začel in dokončal tek, ki ga tečemo. Preučujte, 
kako je to storil. Ker nikoli ni izgubil izpred oči cilja, kam je namenjen – 
tega vznemirljivega cilja pri Bogu in z njim –, zato je lahko prenesel vse: 
križ, sramoto, kar koli. In zdaj je tam, na častnem mestu, tik ob Bogu. Ko 
opazite, da vaša vera [poslušnost] slabi, si ponovno oglejte to zgodbo, 
točko za točko, to dolgo litanijo sovražnosti, skozi katero si je utrl pot. To 
bo vaši duši vbrizgalo nov adrenalin. (Pismo Hebrejcem 12,1–3, prosti 
prevod po zgledu angleškega prevoda Svetega pisma The Message) 

Te besede povzemajo vse. Naj vam bo padec prvega Adama v 
poduk, hkrati pa odločno sledite poslušnosti poslednjega Adama. 

V naslednjem poglavju bomo preučili posledice neposlušnosti. 
Niso vedno vidne takoj, bodo pa zagotovo nastopile. Ko je 
neposlušnost enkrat jasno razkrita, ne bi smeli nikoli več razmišljati 
o njenem dopuščanju.



 



55 

PETO POGLAVJE 

PO SLEDIC E 
N EPO SLUŠN O ST I I 

Vera in poslušnost sta neločljivo povezani, ker je poslušnost 
dokaz resnične vere. 

 
eposlušnost prinaša različne posledice. Učinki niso vedno 
takoj vidni ali očitni, vendar tako kot iz posejanih semen 
pride žetev, bodo tudi ti učinki gotovo nastopili. Sovražnik 

duše hrepeni, da bi to zavedanje skril pred nami v upanju, da bomo 
lahkomiselno in zlahka postali žrtve njegovih varljivih taktik. 

Nekateri ljudje podzavestno mislijo, da bo vsaka posledica 
njihove neposlušnosti odtehtana s tem, kar dojemajo kot 
neposredno korist svoje odločitve. Preseneča me, kako razširjen je ta 
zavajajoč in smrtonosen miselni proces. To je skrivnost ali skrivna 
moč nepostavnosti. Moje iskreno upanje in molitev je, da bodo 
naslednja tri poglavja v vašem srcu zapečatila odločitev, da se nikoli 
ne boste posluževali neposlušnosti. 

ADAMO VI PO T O MC I 

Za začetek se želimo nečesa naučiti od Kajna, Adamovega 
prvorojenca. Kajn je bil po poklicu poljedelec. Njegov brat Abel, 
Adamov drugorojenec, je bil pastir. Sveto pismo nam pravi, da je 

N 



PO D KRITJEM 

56 

čez čas Kajn prinesel pred Gospoda daritev od sadov zemlje, Abel 
pa je daroval prvorojenca svoje drobnice. Ugotavljamo: »Gospod se 
je ozrl na Abela in njegovo daritev, na Kajna in njegovo daritev pa se 
ni ozrl.« (Prva Mojzesova knjiga 4,4–5) 

Mimogrede, to je v nasprotju z besedami, ki jih v današnji 
cerkvi pogosto slišimo: »Bog te bo sprejel takšnega, kot si.« To 
preprosto ni res. Bog nas sprejme, če se pokesamo! Preizkusite to 
izjavo na primeru Hananija in Safire. Preprosto ne drži, ker sta 
mrtva (Apostolska dela 5,1–11). 

Bog ni sprejel Kajnove daritve, več kot to, ni sprejel niti Kajna! 
To, da ni sprejel Kajna, ne pomeni, da je bila Kajnova usoda trajna 
zavrnitev, vendar je naša današnja teologija brezpogojnega 
sprejemanja z Božje strani netočna. Pravzaprav je nevarna, ker iz 
naših src odnaša strah Gospodov. Strah Gospodov nas varuje in nas 
odvrača od greha (Druga Mojzesova knjiga 20,20). Sveto pismo 
pravi, da je po Hananijevi in Safirini smrti »velika groza obšla vso 
cerkev« (Apostolska dela 5,11). Neposlušnost ni bila več 
nekaj običajnega! 

Rad bi nekoliko posodobil zgodbo o Adamovih dveh sinovih, 
da vam jo malo približam. Njegova sinova sta bila vzgojena v domu, 
kjer so klicali Gospodovo ime. Oba sta prinesla Gospodu daritev, ki 
je predstavljala njuno življenje. Sveto pismo pravi, naj darujemo 
svoja telesa v živo žrtev (Pismo Rimljanom 12,1). Kadar koli je pred 
Boga prinesena žrtev, to predstavlja naše služenje Bogu. Torej ne 
govorimo o Abelu, ki je služil Bogu, in bratu Kajnu, ki ni. Kajn ni 
pohajkoval po športnih dogodkih, striptiz klubih in barih ter se 
izogibal obiskovanju cerkve. Ne zamenjajte Kajna s človekom, ki 
noče imeti nobenega opravka z Bogom. Oba bi v današnjem svetu 
veljala za vernika, ki komunicirata z Bogom. 

Oba sta bila marljiva pri svojem prizadevanju, da Gospodu 
prineseta daritev. Pravzaprav bi lahko rekli, da se je Kajn celo bolj 
potrudil kot Abel. O poljedelstvu in pastirstvu vem zelo malo, vem 
pa dovolj, da ugotovim, da je pastirstvo naporno delo, poljedelstvo 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI I 

57 

pa še težje. Pri pastirstvu imate obveznosti zjutraj in popoldne, 
praviloma pa se lahko v dnevni vročini spočijete v senci drevesa in 
srkate hladno pijačo. 

Poljedelstvo je fizično napornejše. Kajnova daritev je bila plod 
potu njegovega obraza, ki je bil posledica obdelovanja zemlje, ki jo 
je Bog preklel (Prva Mojzesova knjiga 3,17–19). Kajn je očistil tla od 
kamenja, štorov in drugih stvari. Nato je oral in obdeloval zemljo. 
Sadil je, zalival, gnojil in varoval svoje pridelke. V svojo daritev je 
vložil veliko truda. 

Z AK AJ BO G N I SPREJEL K AJN A? 

Zato se moramo vprašati, zakaj Bog ni sprejel Kajnove daritve, 
ko pa je vedel, da se je bolj potrudil? Odgovor najdemo pri njegovih 
starših. V vrtu je bilo vse, kar je Bog ustvaril, z nečim pokrito. Živali 
so imele krzno, ribe luske, ptice perje. Nikoli ne boste videli 
polarnega medveda v kavbojkah; ne potrebuje dodatne zaščite. 

Adam in Eva nista bila izjema. Nista bila pokrita ali zaščitena s 
fizičnimi oblačili, namesto tega sta bila »ovenčana« s slavo (Psalm 
8,5). Beseda ovenčana pomeni »obkrožena ali obkoljena«. Z njo sta 
bila pokrita. Slava, ki jo je Bog položil nanju, je bila tako neizmerna, 
da je v njunih očeh prikrivala njuno telesno nagoto. Zato Sveto 
pismo pravi: »Bila pa sta oba naga, človek in njegova žena, a ju ni 
bilo sram.« (Prva Mojzesova knjiga 2,25) Nista se obremenjevala s 
samima seboj, živela sta pod Božjim okriljem. Misel na oblačila jima 
ni prišla na pamet, ker to ni bilo potrebno. 

To se je spremenilo v trenutku, ko nista ubogala. Pred njuno 
neposlušnostjo je poglavitno vlogo imel njun duh, pozneje je 
prvenstveni položaj dobilo meso. Prve besede, ki so bile zapisane v 
Svetem pismu po tem, ko sta jedla, so: »Tedaj so se obema odprle oči 
in spoznala sta, da sta naga. Sešila sta si predpasnika iz smokvinih 
listov.« (Prva Mojzesova knjiga 3,7) Ključne besede so, da sta 
spoznala. Naenkrat sta imela spoznanje, ki ga prej nista imela. 



PO D KRITJEM 

 

58  

Načelo spoznanja dobrega in hudega je živeti skladno s tem, 
kar je prav in narobe. Pred padcem njunih dejanj ni določalo 
spoznanje o dobrem in hudem, ampak spoznanje o Bogu. Njuna 
motivacija je bil občutek poslušnosti, rojen iz zaupanja in ljubezni. 
Dobro in hudo nista bila v njunem umu, ampak v Božji roki. Rečeno 
nam je: 

 
»Skala je, popolno je njegovo delo,  
zakaj vsa njegova pota so prava; 
zvest Bog je in v njem ni krivice, pravičen je in iskren.«  

(Peta Mojzesova knjiga 32,4) 
 
Adam in Eva sta živela pred Bogom in v popolnem zavedanju 

Boga. Ko sta vzela sad z drevesa spoznanja dobrega in hudega, sta 
vir spoznanja o tem, kaj je dobro in hudo, poiskala zunaj Boga. To bi 
lahko poimenovali načelo umovanja. Nista več potrebovala Boga, da 
bi jima vladal. Občutek, kaj je prav in kaj narobe, sta zdaj imela v 
sebi. Zato ju je Bog po njunem padcu najprej vprašal: »Kdo vama je 
to povedal?« (oglejte si Prvo Mojzesovo knjigo 3,11) 

Kadar koli Bog postavi vprašanje, ga ne zanimajo dodatne 
informacije. Želi nas pripeljati k temu, kar bi nam rad sporočil. Bog 
je že vedel, da sta jedla z drevesa in govorila na podlagi lastne 
modrosti. Poslušnost sta nadomestila z umovanjem. Pravzaprav je 
rekel: »Zdaj sta našla vir občutka, kaj je prav in kaj narobe, zunaj 
mene. Očitno sta jedla z drevesa spoznanja dobrega in hudega.« 

Takoj po svoji neposlušnosti sta svojo goloto pokrila s figovimi 
listi, torej s sadovi zemlje. A čeprav sta se tako pokrila, sta se še 
vedno počutila gola in se skrila. Bog je nato vprašal: »Kdo ti je 
povedal, da si nag?« (Prva Mojzesova knjiga 3,11) Ob upoštevanju 
svojega na novo odkritega občutka za prav in narobe sta poskušala 
ravnati prav v svojih očeh, a sta se kljub temu počutila gola. Način, 
na katerega sta se pokrila, ni bil Božji način. Sprejemljivo pokritje 
oziroma daritev za goloto je Bog pokazal s tem, da je ubil nedolžno 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI I 

59 

žival ter Adama in Evo pokril z njeno kožo. To je bil Božji predpisan 
način, ne sad zemlje. 

Pred tem Adam in Eva nista vedela, kaj Bog želi, Kajn in Abel 
pa sta že vedela. Starši so ju naučili, kakšna je sprejemljiva daritev 
Bogu. Ko je torej Kajn prinesel daritev od sadov zemlje, je bila to 
ponovno nesprejemljiva daritev. Služil je Bogu na svoj način! Podal 
se je v smeri prekletstva, ki deluje prek lastnega umovanja in logike 
o tem, kaj je prav in narobe, namesto da bi ravnal v čistosti otroške
poslušnosti, kot je to storil njegov brat Abel.

MO RAL BI MU GO SPO DO VAT I 

Sveto pismo nam pravi: »Po veri je Abel daroval Bogu večjo 
žrtev kakor Kajn. Po veri se je zanj pričalo, da je pravičen, ker je sam 
Bog pričal za njegove darove. Po njej še vedno govori, čeprav je 
umrl.« (Pismo Hebrejcem 11,4) Novozavezni pisec Abelovo 
poslušnost enači z vero. V naslednjem poglavju bomo izvedeli, da je 
prava vera enaka poslušnosti oziroma temelji na njej. Prava vera 
deluje iz poslušnosti in ne iz lastnega občutka, kaj je prav in 
kaj narobe. 

Ko je Kajn spoznal, da sta njegov trud in daritev za Boga 
nesprejemljiva, se je »zelo ujezil in obraz mu je upadel« (Prva 
Mojzesova knjiga 4,5). To je značilen odziv religiozne osebe, ko je 
soočena z resnico. Razjezi se. Primere tega vidimo skozi celotno 
Sveto pismo. To jezo podžiga ponos in ponos zavrača Božjo voljo in 
njegove poti, ker želi zasledovati svoje lastne. 

Bog je v svojem usmiljenju poskušal Kajnu odpreti oči z 
vprašanjem: »Zakaj se jeziš in zakaj ti je upadel obraz? Ali ga ne boš 
vzdignil, če delaš dobro?« (Prva Mojzesova knjiga 4,6–7) Delati 
dobro pri Bogu pomeni ubogati. Želi si poslušnosti bolj kot žrtve. 
Velikokrat je rekel svojemu ljudstvu, naj prenehajo s svojimi 
pesmimi, naj se znebijo instrumentov in nehajo prinašati žrtve. 
Zakaj? »Saj sem klical, pa ni nihče odgovoril, govoril sem, pa niso 



PO D KRITJEM 

 

60  

poslušali« (Izaija 66,4). Prinašali so žrtve, vendar niso poslušali ali 
ubogali, kar je rekel. Najvišja oblika čaščenja je poslušnost. 

Ker to vemo, bi lahko v vrstici iz Prve Mojzesove knjige besedi 
delaš dobro nadomestili z besedama me ubogaš, ne da bi spremenili 
njen pomen. Pisalo bi: »Zakaj se jeziš? Ni se ti treba jeziti. Nauči se 
česa iz tega. Če me boš ubogal, kot me je ubogal tvoj brat, bom 
sprejel tebe in tvojo daritev, kakor sem sprejel Abela in njegovo.« 

Gospod je nadaljeval z opozorilom: »Če pa ne delaš dobro [če 
ne ubogaš in vztrajaš v svojem umovanju], greh preži nate pri 
vratih, njegovo poželenje se obrača proti tebi, a ti mu gospoduj!« 
(Prva Mojzesova knjiga 4,7) Upoštevajte dve stvari. Prvič, greh 
(neposlušnost) ima poželenje. Gospodar nepostavnosti, satan, je sila, 
ki stoji za neposlušnostjo. Ko je Adam tej sili dal dostop, je imela en 
sam cilj: nadzorovati ali vladati vsem in vsemu. 

Podoben je hudobnemu znanstveniku, ki je v naše ozračje 
spustil nezadržno količino radioaktivnih plinov. Plini prodrejo čisto 
povsod, čeprav sama prisotnost tega znanstvenika ne. V delovanje 
je spravil smrtonosno in mogočno silo. Edini zaščiteni pred temi 
smrtonosnimi plini so tisti, ki nosijo zaščitno opremo. Sveto pismo je 
zelo jasno: »Mi vemo, da smo od Boga in da ves svet tiči v zlu.« 
(Prvo Janezovo pismo 5,19) 

Drug način, ki nam lahko pomaga pri razumevanju, je, da greh 
primerjamo z zakonom težnosti. Je sila, ki vedno učinkuje in vpliva 
na vso materijo. Če skočite z vrha stavbe, boste opazili, da ta zakon 
velja, in padli na najnižjo točko; pravzaprav bo to zelo trd padec. 
Morda ne boste želeli pasti ali se zavedati oziroma verjeti v zakon 
težnosti, a kljub temu se boste morali soočiti z njim. 

Nekega dne so znanstveniki odkrili še en zakon – zakon 
vzgona. Ugotovili so, da v pravih pogojih zakon vzgona nadomesti 
zakon težnosti. Inovativni posamezniki so ob upoštevanju zakona 
vzgona oblikovali letalo. Ko sediš na letalu, premaguješ silo 
težnosti, saj letalo ne pade na najnižjo točko. Sveto pismo pravi: 
»Kajti postava Duha življenja v Kristusu Jezusu te je osvobodila 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI I 

61 

postave greha in smrti.« (Pismo Rimljanom 8,2) Čudovita novica! 
Pogosto letim. Samo lani sem preletel približno dvesto tisoč 

milj, da bi oznanjal evangelij po vsem svetu. Ko sedim na letalu, 
sem zelo vesel, da me zakon vzgona osvobodi zakona težnosti. Če 
pa bi se pilot odločil ugasniti motorje in bi letalo izgubilo krila, bi 
začutili polni učinek težnosti in letalo bi silovito padlo. Ne bi se več 
veselili premagovanja zakona težnosti, temveč bi se znova znašli 
pod oblastjo tistega, čemur smo prej gospodovali. 

Sveto pismo v tem istem poglavju pravi tudi: »Potemtakem, 
bratje, nismo dolžniki mesu, da bi živeli po mesu. Če namreč živite 
po mesu, boste umrli.« (Pismo Rimljanom 8,12–13) Čeprav nas 
postava Duha življenja osvobaja postave greha, postava greha ostaja 
nedotaknjena. Naša zaščita in gospodovanje tej postavi temeljita na 
resnični veri oziroma poslušnosti. 

»Postava Duha življenja« je imenovana tudi »postava vere«
(Pismo Rimljanom 3,27). Vemo, da postava vere nadomešča postavo 
greha. Prava vera je opisana kot tista, ki sodeluje z ustreznimi deli 
poslušnosti (Jakobovo pismo 2,19–23). Vera in poslušnost sta 
neločljivo povezani, ker je poslušnost dokaz resnične vere. 

Abel je po veri oziroma poslušnosti Bogu gospodoval postavi 
greha in smrti. V pogovoru s Kajnom Bog opozarja: poželenje greha 
se obrača proti tebi (enako kot želi težnost vplivati na katero koli 
materialno stvar), če pa me ubogaš, mu boš gospodoval (tako kot 
vzgon prevlada nad težnostjo). Grehu gospodujemo 
prek poslušnosti. 

PRO ST  DO ST O P 

Druga stvar, ki jo je Bog povedal Kajnu, je bila, »če pa ne delaš 
dobro [me ne ubogaš], greh preži nate pri vratih« (Prva Mojzesova 
knjiga 4,7). Bodite pozorni, da uporablja besedo vrata. V življenju 
vsakega človeka so metaforična vrata; ne glede na to, ali se jih 
zavedate ali ne, so tam. Ta vrata predstavljajo vhod v vaše življenje. 



PO D KRITJEM 

 

62  

V tem primeru gre za dostopno točko za greh in demonske sile. Bog 
nam že na začetku pove, kaj odpira vrata grehu in demonskemu 
vplivu in kaj jih zapira. Neposlušnost jih odpira, poslušnost 
pa zapira. 

Kaj se je zgodilo s Kajnom? Vztrajal je v svoji lastni modrosti in 
umovanju. V njegovo srce je vstopila zavist, ki ji je kmalu sledila 
užaljenost. Potem je prišlo sovraštvo. Kajn je začel naklepati umor in 
kaj kmalu je v besu ubil svojega brata. Bil je agresiven in izgubil je 
strah Gospodov. Njegova drža se kaže v njegovem kljubovalnem 
odgovoru na Božje vprašanje o tem, kje je njegov brat: »Ne vem. 
Sem mar jaz varuh svojega brata?« (Prva Mojzesova knjiga 4,9) 
Lagal je Bogu, saj je natančno vedel, kje je njegov brat. 

Vsak človek z zdravo pametjo bi se zavedal, da Bog točno ve, 
kje je Abel, toda to se zgodi, ko se nekdo zateče k umovanju in 
dopusti neposlušnost v svojem življenju. Sledi izguba stika z 
realnostjo duhovnih stvari. Ta človek poskuša oklestiti Božjo 
podobo na svojo raven in jo strpati v svoje omejitve ter si 
predstavlja, da je enako moder kot Bog – ali včasih celo modrejši. Ni 
pri zdravi pameti. Lucifer je odličen primer tega. Umovanje, rojeno 
iz krivičnosti, ga je privedlo k prepričanju, da lahko strmoglavi 
Boga. Kako nespametno! Vendar je mnoge popeljal po svoji poti 
(Izaija 14,12–19). 

Če bi poznali Kajna in Abela in ne bili seznanjeni s celotno 
zgodbo, bi vas lahko celotna situacija nekoliko zmedla. Kako lahko 
človek, ki je na začetku marljivo služil Bogu, postane predrzen 
morilec? Kako je to mogoče? Vrata svoje duše je odprl postavi 
greha, saj je vztrajal v neposlušnosti. Poznate pregovor: »Ponudiš 
jim prst, vzamejo pa celo roko«? Odlično opisuje, kako deluje 
postava neposlušnosti. Če ji le malo odpreš svoje življenje, bo to kot 
razpoka v jezu. Sila vode se sčasoma prebije skozi kot poplava. 

Že skoraj osemnajst let imam to čast, da s polnim delovnim 
časom služim Bogu. V tem času sem bil v številnih primerih priča 
delovanju tega zakona. Videl sem ljudi, ki so na začetku goreli za 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI I 

63 

Božje stvari. Bili so dejavni v svojih cerkvah in nenehno so govorili 
drugim o Jezusu. Bili so kot Kajn, ki je na začetku marljivo delal. 
Toda sčasoma so se pojavile situacije, ki so izpostavile področja 
samovolje v njihovem življenju. To je lahko bilo, tako kot pri Kajnu, 
prek Božje neposredne avtoritete ali prek njegove pooblaščene 
avtoritete. Kakor koli že, zdi se, da je vedno nekako povezano 
z avtoriteto. 

Bil sem priča, kako so odklonili podreditev svoje volje in 
vztrajali pri svojem. Samo vprašanje časa je, kdaj bo nepostavnost 
preplavila njihova življenja. Morda se ne pokaže vedno z umorom, 
toda ena stvar je gotova: vedno se v neki obliki pokaže. Morda kot 
poplava pohlepa, sovraštva, jeze, neodpuščanja, prepira, 
obrekovanja, spolnih grehov ali drugih oblik zvezanosti, ki 
zagrabijo njihovo meso. Pogosto si v tem prevaranem in užaljenem 
stanju domišljajo, da je med njimi in Bogom vse v redu ter da so vse 
druge avtoritete skrajne, legalistične in brez stika z realnostjo. 

V primerih, kot je Kajnov, ko se uprejo Božji neposredni 
avtoriteti, oklestijo Božjo podobo, avtoriteto in moč na bolj 
obvladljivo raven in tako postajajo vse bolj predrzni. Izpovedujejo 
gospostvo Jezusa Kristusa, v resnici pa služijo Jezusu, ki je 
oblikovan po njihovi lastni podobi. Ne da bi se tega zavedali, so v 
svojih srcih povzdignili svoje umovanje nad Božji prestol in 
avtoriteto. Kakor koli že, prevara v njihovih srcih jih zaslepi, da ne 
vidijo svojega resničnega stanja. 

Če bi Kajnu, ko je bil še mladenič nežnega srca, ki je služil Bogu, 
rekli: »Nekega dne boš umoril svojega brata,« bi pretreseno in hitro 
odgovoril: »To ni mogoče. Tega nikoli ne bi storil!« Toda pozneje se 
je odprl nepostavnosti in storil, kar se mu je prej 
zdelo nepredstavljivo. 

Ljudje, tako v cerkvah kot zunaj njih, bodo nekega dne stali 
pred Bogom in bodo sojeni zaradi svoje nepostavnosti. Toda če bi 
lahko sledili toku njihovega življenja, si ne bi nikoli predstavljali, da 
bodo pristali na takšni destinaciji. Celo zdaj se jim ne sanja, da bi 



PO D KRITJEM 

 

64  

lahko bili podvrženi nepostavnosti, toda na sodni dan, ko bo 
razodeta resnica, se bodo čudili: Kako sem se lahko tako zelo oddaljil 
od poslušnosti Božji poti? Žalosten odgovor bo, da niso ljubili in 
sprejeli resnice o življenju pod Božjim kritjem. 

Za ljudi v prevari obstaja samo eno upanje: da jim bo Božja 
milost odprla oči; da bo svetloba Božje resnice razblinila temen 
pokrov zablode. Klic mojega srca – in namen te knjige – je zaščititi 
ljudi pred oblastjo zavajajoče moči nepostavnosti in odkriti luč 
resnice tistim, ki so že ujeti v oprijemu nepostavnosti, ter jih tako 
osvoboditi. To sporočilo sem oznanjal po vsem svetu in ko vprašam, 
koliko ljudi je na različnih področjih padlo v neposlušnost, je odziv 
vedno izjemen, praviloma več kot 50-odstoten. Večina jih prizna: 
»Nisem se zavedal, da je v meni uporništvo, dokler mojemu srcu ni 
bila razkrita resnica.« 

Priznam tudi, da te knjige ne pišem kot nekdo, ki nikoli ni bil 
ujet v to skrivno moč nepostavnosti. Tudi sam sem se znašel pod 
njenim strašnim oprijemom in Bog mi je v svojem usmiljenju razkril 
zmoto mojega srca in moje poti. Z vami delim, od česar sem bil 
osvobojen. Izjemno hvaležen sem našemu dragemu Gospodu za 
njegovo dobrotljivo usmiljenje! 

Bog nam milostno poskuša odpreti oči za področja 
neposlušnosti, toda tako kot Kajn ne bomo sposobni videti resnice, 
če se najprej ne ponižamo. V naslednjem poglavju bomo videli 
izjemen pomen ponižnosti pri naši osvoboditvi in hkrati spoznali 
smrtonosne posledice ponosa. 



65 

ŠESTO POGLAVJE 

PO SLEDIC E 
N EPO SLUŠN O ST I II 

Delna poslušnost v Božjih očeh sploh ni poslušnost. 

ivljenje Savla, prvega izraelskega kralja, nam kaže jasno sliko, 
kaj se zgodi, ko se človek spogleduje z neposlušnostjo. 
Njegova zgodba je tragična in nam vernikom prinaša veliko 

pomembnih lekcij. V besedah korekcije, ki mu jih je Gospod govoril, 
so skriti ključi razumevanja. Pogled na njegovo življenje nam daje še 
jasnejše razumevanje duhovnih posledic, ki nastopijo zaradi 
nepopolne poslušnosti božanski avtoriteti. Če to dovolimo, nas bo 
to razumevanje okrepilo, Savlov padec pa služi kot opozorilo. 
Rečeno nam je, »kar koli je bilo namreč napisano pred nami, je bilo 
napisano v naše poučenje« (Pismo Rimljanom 15,4), in »to se je onim 
zgodilo, da bi bili za zgled, zapisano pa je bilo v svarilo nam, nad 
katere je prišel konec vekov« (Prvo pismo Korinčanom 10,11). 

DELN A PO SLUŠN O ST 

Začnimo v trenutku, ko je vodilni izraelski prerok Samuel odšel 
k Savlu z ukazom iz Božjih ust. Posvaril je Savla, naj skrbno 
upošteva navodila: »Zdaj torej pojdi in udari Amáleka! Pokončajte z 
zakletvijo vse, kar je njegovega! Ne prizanašaj mu, temveč usmrti 

Ž 



PO D KRITJEM 

 

66  

moža in ženo, otroka in dojenčka, vola in ovco, kamelo in osla!« 
(Prva Samuelova knjiga 15,3) Ukaz je bil neposreden in zelo 
konkreten. Nič, kar je imel Amalek – naj bo to človek ali zver –, ni 
smelo ostati pri življenju. Vse, kar je dihalo, je moralo biti uničeno. 

Oglejte si Savlov odgovor. Ni rekel: »Tega ne bom storil … to je 
preveč kruto!« Prepogosto omejujemo razumevanje uporništva zgolj 
na očitno in odkrito neposlušnost. Kmalu pa bomo ugotovili, da to 
še zdaleč ni točno. Prav tako se Savel ni strinjal s prerokom in si je 
pozneje premislil. Večina od nas razume tudi to obliko 
neposlušnosti. Savel prav tako ni zanemaril uskladitve svojih 
prednostnih nalog s tem ukazom in je sčasoma pozabil ubogati. 
Večina bi priznala, da je v takem primeru sicer šlo za neposlušnost, 
hkrati pa bi jo zaradi dobrih namenov opravičila. Več kot verjetno bi 
se vsi strinjali, da ti scenariji predstavljajo vzorce neposlušnosti, 
toda vrnimo se k Savlu. 

Nemudoma je zbral svojo vojsko in se pripravil na napad na 
Amáleka. Vse je bilo videti odlično. Napadel in ubil je vsakega 
moškega, žensko, otroka in dojenčka. Savel in njegova velika vojska 
sta jih z mečem pobila na desettisoče. 

Vendar je Savel prizanesel amaleškemu kralju. Zakaj? Morda se 
je prilagajal kulturi tistega časa. Če je kdo osvojil narod in živega 
zajel njegovega voditelja, ga je v svojo palačo pripeljal kot sužnja, 
nekakšno živo trofejo. 

Savel je zaklal tudi na tisoče živali. Vendar je prizanesel 
najboljšim ovcam, volom, govedom, pitancem, jagnjetom in vsemu, 
kar je bilo dobrega, in to dal svojemu ljudstvu, da bi lahko žrtvovali 
Bogu in storili »svetopisemsko« stvar. Predstavljajte si, kako so 
ljudje gledali na njegova dejanja. Medtem ko so nesrečne živali 
žrtvovali Bogu Jahveju, so mislili: Kako pobožnega kralja imamo, 
vedno postavlja Gospoda na prvo mesto. 

Toda Bog je na stvar gledal povsem drugače. Samuelu je z 
obžalovanjem rekel: »Žal mi je, da sem postavil Savla za kralja, kajti 
odvrnil se je od mene in ni izpolnil mojih besed.« (Prva Samuelova 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI II 

67 

knjiga 15,11) Savel je pobil več deset tisoč ljudi in prizanesel le 
enemu. Storil je 99,9 odstotka tega, kar mu je bilo zapovedano. 
Večina od nas bi njegova dejanja videla kot poslušnost, a Bog je 
videl neposlušnost. Pravzaprav njegovo ravnanje nekaj vrstic 
pozneje imenuje kar upor. Torej ugotavljamo, da delna poslušnost v 
Božjih očeh sploh ni poslušnost. Pravzaprav se niti skoraj popolna 
poslušnost, celo 99-odstotna, ne šteje za poslušnost, temveč za upor. 

Kako pogosto slišimo to pripombo: »Zakaj ne pogledaš vsega, 
kar sem naredil? Osredotočaš se le na tisto malo, česar nisem!« Savel 
bi zagotovo lahko rekel kaj takega. Čeprav je to skladno s človeškim 
razmišljanjem, pa ni skladno z Božjim. 

Samuel je šel Savlu naproti in ko je Samuel prišel do njega, ga je 
Savel navdušeno pozdravil: »Blagoslovljen bodi od Gospoda! 
Izpolnil sem Gospodovo besedo.« (Prva Samuelova knjiga 15,13) V 
njegovem glasu je slišati veselje in samozavest. Verjamem, da je bil 
Savel iskren. Resnično je verjel, da je storil, kar mu je bilo 
zapovedano, vendar je Bog njegovo ravnanje označil kot upor. 

Kako lahko pojasnimo tako veliko razliko med tem, kar je Bog 
rekel prejšnji večer, in tem, o čemer je bil Savel v svojem srcu 
prepričan? Odgovor najdemo v teh besedah: »Postanite 
uresničevalci besede in ne le poslušalci, ki sami sebe varajo.« 
(Jakobovo pismo 1,22) V trenutku, ko človek ne uboga Božje besede, 
ki mu je bila jasno razodeta, njegovo srce zastre tančica in ta tančica 
izkrivlja in ovira njegov pogled. Gre za prevaro. Savel je bil v 
svojem razmišljanju zaveden in prepričan, da je ravnal prav, čeprav 
se je v resnici motil. Njegovo prepričanje je bilo v nasprotju z Božjo 
realnostjo, čeprav je bilo morda skladno s človeškim sklepanjem. 

To ni bilo prvič, da Savel ni v celoti ubogal Gospodove besede. 
Samuel ga je že prej grajal zaradi neposlušnosti (Prva Samuelova 
knjiga 13,1–13). Lahko so bili tudi drugi incidenti, ki niso zabeleženi. 
Pri Savlu se je pojavil vzorec neposlušnosti. Ko se ta vzorec enkrat 
razvije, postane razlikovanje resnice od zmote vse težje. 



PO D KRITJEM 

 

68  

T AN Č IC A ZABLO DE 
 
Se spomnite, ko ste po svoji odrešitvi prvič grešili? Jaz se 

spomnim. Počutil sem se, kot da je moje srce prebodel nož. Kot Božji 
otroci vsi poznamo ta občutek. To je pričevanje Svetega Duha in 
naših src, ki nas opominja. Toda kaj se zgodi, ko svoje dejanje 
opravičujemo in s tem obračamo hrbet resničnemu kesanju? Zgodita 
se dve stvari. Prvič, smo v nevarnosti, da isto dejanje neposlušnosti 
ponovimo. Drugič, tančica prevare prekrije naša srca, kar utiša 
pričevanje v našem srcu in ga nadomesti z izgovori. 

Ko naslednjič zgrešimo, noža ne čutimo tako močno, ker ga 
prekriva tančica. Namesto tega začutimo le rahlo nelagodje. Če pa 
svoje ravnanje tudi tokrat opravičujemo, naše srce zastre še ena 
tančica, ki dodatno duši klic po resnici. Naslednjič, ko zgrešimo, je 
pričevanje podobno komaj opaznemu mravljinčenju. Če se ponovno 
izgovarjamo, naše srce prekrije še ena smrtonosna tančica. Če nato 
spet grešimo, postane tančica tako debela, da notranjega pričevanja 
sploh ne slišimo več – prisotno je samo opravičevanje. Zabloda nam 
zastre resnico in vest je utišana. 

Na tej točki lahko oseba bodisi odpade od vsakršne pobožnosti 
ali pa še pogosteje nadaljuje z zunanjo obliko pobožnosti, vendar 
živi religiozno pod prekletstvom spoznanja dobrega in hudega. 

Občutek take osebe za prav in narobe zdaj izhaja iz vira, ki ni 
živa Božja beseda, ki jo je v njenem srcu navdihnil Sveti Duh. Živi 
po zavajajočem nareku svojega srca. Lahko gre za črko postave, ki 
ubija (Drugo pismo Korinčanom 3,6), ali tisto, kar družba šteje za 
prav ali narobe. Kakor koli že, tak človek ni v stiku z živim Bogom. 
Mogoče ga je doseči le prek preroškega glasnika, ki ga k njemu 
pošlje Bog. 

PO ST O PEK  V T REH K O RAKIH 
 
Gospod osebo popelje skozi postopen proces, da bi ga dosegel v 

njegovi neposlušnosti. Prvič, vedno poskuša doseči osebo s 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI II 

69 

prepričevanjem. Toda kdor je bil večkrat neposlušen, je na točki, na 
kateri je zaradi tančice zablode izgubil stik z Božjim srcem in 
njegovimi navodili, zato Bog pošlje preroškega glasnika, prav tako 
kot je Savlu poslal Samuela. Resnično služenje preroka odpira oči, 
da ljudje vidijo Božje poti. Bog lahko vsakogar pošlje na preroško 
misijo. Ni nujno, da gre za dejanskega preroka, sporočilo lahko 
pride prek pastorja, starša, šefa, otroka ali prijatelja. Jakob je 
pojasnil: »Moji bratje, če kdo od vas zaide od resnice in ga drug 
spreobrne, vedite, da tisti, ki grešnika spreobrne iz blodnje njegove 
poti, njegovo dušo reši iz smrti in pokrije množico grehov.« (5,19–
20) Ne spreglejte, da je bilo sporočilo namenjeno vernikom, ki so bili
v grehu. Upoštevajte tudi besedno zvezo »množica grehov«.
Dejstvo, da je nekdo zašel, je bilo rezultat ponavljajoče se
neposlušnosti.

Ko je preroški glasnik poslan (ali so glasniki poslani) in še 
vedno ne poslušamo, nas Bog poskuša doseči s sodbo. Pavel je 
zapisal: »Ko bi mi presojali sami sebe, bi ne bili sojeni.« (Prvo pismo 
Korinčanom 11,31, poudarki dodani) V odlomku se dvakrat pojavi 
beseda z istim korenom. Vendar za vsako besedo stoji druga grška 
beseda. V prvem delu »ko bi mi presojali sami sebe« je grška beseda 
diakrino, kar pomeni »obširno ločevati«. (To se zgodi, ko natančno 
preiskujemo sami sebe, da bi ločili hudobno od plemenitega.) To 
storimo s priznanjem svoje neposlušnosti in spokorjenjem. V 
drugem delu »bi ne bili sojeni« je grška beseda krino, kar pomeni 
»kaznovati ali obsoditi«. Pavel nadaljuje: »Ker pa nas sodi [krino,
kaznuje] Gospod, nas vzgaja, da ne bi bili obsojeni s svetom vred.«
(32. vrstica) Bog nas želi ločiti od naše neposlušnosti, da ne bi bili
kaznovani skupaj s svetom (Evangelij po Mateju 7,20–23; Evangelij
po Luku 12,45–48).

Zato se zastavlja vprašanje: Kako Bog sodi ali kaznuje svoje 
ljudstvo, ki ignorira ali zavrača preroško opozorilo? Odgovor 
praviloma pride v obliki stiske, bolezni ali kakšne druge vrste 
nadloge. Psalmist je izjavil: 



PO D KRITJEM 

 

70  

Ko še nisem bil ponižan, sem blodil, zdaj pa se držim tvojega izreka … 
Vem, Gospod, da so tvoje sodbe pravične, 
da si me v zvestobi ponižal. (Psalm 119,67 in 75) 
 
Če si Pavlove besede ogledamo v drugem prevodu, postanejo 

stvari povsem jasne: »Zato ste mnogi med vami šibki in bolni, 
nekateri pa so celo umrli. Če preiskujemo sami sebe, nas ne bo na ta 
način preiskoval in sodil Bog.« (Prvo pismo Korinčanom 11,30–31, 
prosti prevod po zgledu angleškega prevoda Svetega pisma New 
Living Translation) 

N AZO REN  PRIMER 
 
Bil sem priča številnim primerom ljudi, ki so bili deležni sodbe, 

ker se niso odzvali na prvi metodi Božjega procesa korekcije. En 
nazoren primer se je zgodil v zgodnjih devetdesetih letih prejšnjega 
stoletja, ko sem pridigal na mladinskem taboru v Teksasu. Začetek 
tedna je bil zelo konfrontativen, saj je veliko mladih zaradi greha 
izgubilo občutljivost do Gospoda. Več mladeničev in mladenk je na 
srečanjih prihajalo naprej in se pokesalo svojih grehov, večinoma s 
področja spolnosti, in bili so veličastno očiščeni z Jezusovo krvjo. 
Glede na spokorjenje, ki je bilo posejano skozi ves teden, sem z 
vznemirjenjem pričakoval vrhunec zadnji večer. 

A ko sem stopil na zaključno srečanje, sem ugotovil, da se ne bo 
začelo po mojih pričakovanjih. Ponovno sem začutil potrebo, da 
prinesem besedo opomina in kličem k spokorjenju. Ko je prišel čas, 
da spregovorim, sem vzel mikrofon in začel moliti. Sveti Duh mi je 
pokazal: V tej dvorani je še vedno oseba, ki je uporna. Daj ji še eno 
priložnost, da pride naprej. (Na prejšnjih srečanjih sem že govoril o 
uporništvu.) Dal sem poziv in nekaj mladih je prišlo naprej, vendar 
sem v svojem srcu vedel, da nihče od teh ni tisti, o katerem je 
govoril Sveti Duh. To so bili dovzetni mladeniči in mladenke, ki so 
se verjetno borili z drugimi stvarmi. 

Sveti Duh je spet spregovoril mojemu srcu: Povej tej osebi, da če 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI II 

71 

se nocoj ne odzove, bo prišla sodba nad njeno življenje. Povedal sem 
točno to, kar je Bog spregovoril v moje srce, in še več mladih je 
prišlo naprej, vendar sem tudi tokrat čutil, da oseba, ki jo je Božji 
Duh nagovarjal, manjka. 

Sveti Duh je znova spregovoril v moje srce: Povej tej osebi, 
kakšna bo sodba, če se ne odzove. Najprej mi je dal ta občutek in nato 
sem ponovno zaslišal njegov glas: Povej osebi, da če se nocoj ne 
odzove, bo čez tri tedne udeležena v čelnem trčenju avtomobilov. 

S strahom in trepetom sem odločno ponovil besede, ki jih je 
izrekel v mojem srcu. Še več mladeničev in mladenk je prišlo naprej, 
vendar sem znova vedel, da nihče od njih ni tisti, ki ga Gospod 
nagovarja. Gospod mi je dovolil, da služim in molim s tistimi, ki so 
prišli naprej. To sem storil in sledilo je močno srečanje, ki sem ga 
pričakoval. Mnogi mladi so prejeli stvari od Gospoda; drugi so 
dobili klic k služenju Bogu. Nekateri so bili ozdravljeni in prejeli 
usmeritev za svoje življenje. Bil je večer, ki ga nihče ni kmalu – in 
morda nikoli – pozabil. 

Minilo je nekaj mesecev in slišala sva se s tamkajšnjim 
mladinskim pastorjem. Poročal mi je o dogodkih, ki so sledili 
mladinskemu taboru. Rekel je: »John, v naši mladinski skupini je 
mlada srednješolka, ki nam je povzročila več težav kot kdor koli 
drug. Vedno je bila neposlušna in je povzročala težave. V svojem 
srcu sem vedel, da je bila ona tista, ki jo je Sveti Duh tistega večera 
nagovarjal. Bil sem tako razočaran, da se ni odzvala.« (Nisem imel 
pojma, kdo je to dekle.) 

Nadaljeval je: »Tri tedne po taboru je doživela prometno 
nesrečo, tako kot si opozarjal. Avtomobil je bil popolnoma uničen.« 

Tresel sem se in želel izvedeti, kaj se je zgodilo z njo. Vedel sem, 
da sem govoril po Božjem Duhu, vendar sem upal, da bo ta oseba 
slišala njegov klic, preden se ji zgodi tragedija. 

Nadaljeval je: »Bog ji je prizanesel! Bila je v resnem stanju, 
vendar je od takrat okrevala. Zdaj je ena najbolj gorečih v naši 
cerkvi. Popolnoma drugačna oseba je. Njeno življenje se je 



PO D KRITJEM 

 

72  

popolnoma spremenilo!« Odleglo mi je in vesel sem bil zanjo. 
Ponovno prisluhnimo Davidovim besedam: »Ko še nisem bil 
ponižan, sem blodil, zdaj pa se držim tvojega izreka.« Zdaj dovolite, 
da nekaj zelo jasno poudarim. Ni Bog tisti, ki prinaša te stvari na 
nas. Bolje bi lahko rekli, da umakne svojo roko zaščite in dovoli 
sovražniku, da nam prinese tisto, pred čimer bi nas poslušnost 
sicer zaščitila. 

Psalmist je izjavil: 
 
Ljudem si dopustil, da jezdijo po naših glavah, 
prišli smo v ogenj in vodo, 
in vendar si nas popeljal v obilje. (Psalm 66,12) 
 
Drug prevod pravi tako: »Pripeljal si nas do bogate izpolnitve.« 

(Prosti prevod po zgledu novega angleškega prevoda Svetega pisma 
kralja Jakoba) Nesreča je pritegnila pozornost te mlade ženske. V 
bolnišnici se je pokesala in prišla na kraj bogate izpolnitve. To ni bila 
Božja prva izbira pri korekciji te osebe, toda ko so se drugi načini 
izkazali za neuspešne, je ta deloval. 

Želim si, da bi se vsi podobni incidenti končali tako, vendar se 
niso. Na misel mi pride druga situacija. Mladeniča, ki je bil prav 
tako uporen, je opozoril služabnik, ki ga poznam. Ni poslušal in 
kmalu zatem se je znašel v čelnem trčenju, v katerem je v hipu umrl. 
Lahko bi podal nešteto drugih pričevanj – tistih, ki so se pokesali in 
bili blagoslovljeni, in tistih, ki so končali podobno kot kralj Savel. 

 
PO SLUŠN O ST  ALI ŽRT EV 

 
Vrnimo se k Savlovi zgodbi. Samuel je videl Savlovo zablodo in 

kot pravi preroški glasnik takoj prešel k bistvu stvari. Samuel pa je 
rekel: »Kaj pa je potem to meketanje drobnice v mojih ušesih in 
mukanje goveda, ki ga slišim?« 

Savel je rekel: »Od Amalečanov so jih pripeljali. Ljudstvo je 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI II 

73 

prizaneslo najboljši drobnici in govedu, da bi jih darovalo Gospodu, 
tvojemu Bogu. Preostalo pa smo z zakletvijo pokončali.« (Prva 
Samuelova knjiga 15,14–15) 

Ko je bil soočen z resnico, je krivdo preložil na ljudi. »Želel sem 
ubogati,« je namigoval, »toda ljudje so me prisilili.« Če je zasačen 
pri neposlušnosti, človek z neskesanim srcem prelaga krivdo na 
druge in tako ne prevzema odgovornosti za svoja dejanja. 

Adam je krivil Boga in Evo. Eva je krivila kačo. Adam je imel 
prav; Bog mu je dal ženo in žena mu je dala sad. Toda nihče ga ni 
silil jesti. Jedel je po lastni volji. Da, Eva je bila zavedena, vendar se 
je vseeno odločila, da ne bo ubogala. 

Savel je vodil ljudstvo; ni ljudstvo vodilo njega. Ni odgovarjal 
zgolj za svojo neposlušnost, ampak tudi za njihovo. On je bil tisti, ki 
je imel oblast voditi in dajati napotke. Voditelji, pozorno poslušajte: 
odgovarjali boste za neposlušnost, ki jo dopuščate v življenjih tistih, 
ki so vam zaupani. 

Eli, Izraelov vodja in Samuelov mentor, je vedel, da njegovi 
sinovi prezirajo Božje odloke, vendar ni storil ničesar. Opozoril jih je 
v slogu simbolnega udarca po roki, vendar ni uporabil svoje 
avtoritete in jih ni odstranil ali omejil. Zato je Bog rekel: »Povedal 
sem mu, da bom za vedno kaznoval njegovo hišo zaradi pregrehe, 
za katero je vedel, kajti njegova sinova sta prezirala Boga, pa ju ni 
grajal.« (Prva Samuelova knjiga 3,13) Obsodba ni zadela samo 
njegovih sinov, ampak tudi Elija samega. 

Nato je Savel opravičeval svojo neposlušnost, ker je bilo ovcam 
in govedu prizaneseno, da bi bili žrtvovani Gospodu. Očitno je bil v 
zablodi, če je mislil, da lahko z neposlušnostjo prinese sprejemljivo 
žrtev ali služi Bogu. To je bila subtilna in varljiva oblika upora. 

Jezus je rekel: »Če hoče kdo iti za menoj, naj se odpove sebi in 
vzame svoj križ ter hodi za menoj.« (Evangelij po Mateju 16,24) 
Nekateri vzamejo križ in se osredotočijo na podobo trpljenja, kot da 
predstavlja življenje žrtvovanja. Vendar pa celoten poudarek teh 
Jezusovih besed ni samo na križu. Lahko živite življenje 



PO D KRITJEM 

 

74  

samoodrekanja in žrtve, pri tem pa ne izpolnjujete Božjega namena 
ali volje! Pravzaprav se lahko podate po poti samoodrekanja in 
žrtve, pa še vedno živite v uporništvu do Boga! 

V središču teh Jezusovih besed je poslušnost. Edini način, kako 
ga lahko ubogamo, je, da vzamemo svoj križ. Kajti brez smrti naših 
lastnih načrtov in želja bo sčasoma prišlo do konflikta med Božjo 
voljo in človekovo željo. Če ne odložimo svojih življenj, bomo našli 
način za izpolnitev teh želja v nasprotju z Božjim načinom in celo 
uporabili Sveto pismo, da bi to opravičili, tako kot je to storil Savel. 
Vprašati se moramo: »Ali služenje Bogu vključuje neposlušnost?« 
Če bi bilo tako, bi satan prejel slavo zaradi naših »svetopisemskih« 
religioznih praks ali žrtev, saj je začetnik in gospodar upora. 

V tem trenutku je Samuel utišal Savlove izgovore: 
 

»Nehaj! Povedal ti bom, kaj mi je nocoj Gospod govoril.« Rekel mu je: 
»Govori!« Samuel je rekel: »Ali nisi, čeprav si majhen v svojih očeh, postal 
poglavar Izraelovih rodov? Gospod te je mazilil za kralja nad Izraelom. 
Gospod te je poslal na pot in rekel: ›Pojdi in z zakletvijo pokončaj grešnike 
Amalečane ter se bojuj z njimi, dokler jih ne pokončaš!‹ Zakaj torej nisi 
poslušal Gospodovega glasu, ampak si se lotil plena in storil húdo v 
Gospodovih očeh?« (Prva Samuelova knjiga 15,16–19) 

 

Samuel je rekel: »Ali nisi, čeprav si majhen v svojih očeh, postal 
poglavar Izraelovih rodov? Z drugimi besedami, Savel, ko si postal 
kralj, si bil skromen, ponižen in krotak.« To smo videli leta prej, ko 
je Samuel prvič naznanil Savlu, da bo postal kralj. Savel je odgovoril 
in rekel: »Ali nisem Benjaminovec, iz enega najmanjših Izraelovih 
rodov? In moja rodbina je najbolj neznatna od vseh rodbin 
Benjaminovega rodu. Zakaj si mi govoril takšno besedo?« (Prva 
Samuelova knjiga 9,21) Savel se ni imel za kralja. Ni razumel, zakaj 
bi Bog izbral tako nepomembnega človeka, kot je on. 

Pozneje, ko se je Gospod odločil, da ga bo razodel vsemu 
Izraelu, so pristopili vsi rodovi, da bi bili vrženi v žreb. Izmed vseh 
rodov je bil izbran Benjaminov rod. Iz njega je bila izbrana Savlova 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI II 

75 

družina. Potem pa še Savel sam. »Iskali so ga, pa ga niso našli.  Spet 
so vprašali Gospoda: ›Je prišel sem še kak človek?‹ Gospod je rekel: 
›Glej ga, skril se je med prtljago.‹« (Prva Samuelova knjiga 10,21–22)

Misel, da bi vladal Božjemu ljudstvu, je Savla presunila. Bil je 
majhen v svojih očeh. Samuel se je tega spomnil in rekel: »Gospod te 
je poslal, da z zakletvijo pokončaš … Zakaj zdaj misliš, da si 
pametnejši od Gospoda? Kdaj je tvoja modrost nadomestila Božjo? 
Si sedaj zavzel njegovo mesto? Zakaj iščeš odgovor na to, kaj je prav 
in narobe, drugje kot pri Bogu? Kaj se je zgodilo s tem ponižnim, 
skromnim človekom?« 

Ali kdo od nas ve bolje kot Bog? Seveda ne! Ko pa ne ubogamo, 
je točno to naše sporočilo Bogu in ljudem okoli nas. Kako 
nespametno je misliti, da smo modrejši od tistega, ki sedi na 
prestolu slave. Tistega, ki ni samo ustvaril vesolja, ampak ga tudi 
zaobsega. Stvarnik, ki je s svojimi prsti postavil zvezde na nebo. 
Kljub temu pa z neupoštevanjem njegovih nasvetov dvigujemo 
modrost preprostih ljudi nad njegovo modrost. 

UPO RN IŠT VO  IN  Č ARO VN IŠT VO  

Samuel se je ozrl na Savla in s pogumom, ki je temeljil na 
njegovi preroški službi, izjavil: 

Glej, poslušnost je boljša od klavne daritve, 
pokorščina boljša od maščobe ovnov. 
Zakaj upor je kakor greh vraževanja, 
samovolja kakor zlo malikovanja.  
(Prva Samuelova knjiga 15,22–23, ležeči tisk dodan po zgledu 
angleškega izvirnika, op. prev.) 

Samuel je upor izenačil s čarovništvom: »Upor je kakor greh 
vraževanja.« V angleškem prevodu sta besedi je kakor v tej vrstici 
zapisani ležeče. To je pogost pojav tako v prevodu kralja Jakoba kot 



PO D KRITJEM 

 

76  

v novem prevodu kralja Jakoba, saj s tem prevajalci označujejo 
besede, ki jih v izvirnem besedilu ni. Bile so dodane pozneje s strani 
prevajalcev za boljšo jasnost. Natančnejši prevod bi uporabil samo 
besedo je (Interlinear Bible, zvezek 2, str. 750). 

Besedilo bi se moralo glasiti: »Upor je vraževanje.« To 
pojasnjuje kontekst tega odlomka. Eno je primerjati upor z 
vraževanjem, povsem nekaj drugega pa je reči, da gre dejansko za 
vraževanje. Očitno je, da se resničen kristjan nikoli ne bi zavestno 
ukvarjal s čarovništvom. Toda koliko jih je nevede pod njegovim 
vplivom zaradi prevare upora? 

Ob besedi čarovništvo se nam v mislih naslika podoba ženske, 
oblečene v črno, ki izgovarja uroke, potuje na metli ali s kristalno 
kroglo napoveduje prihodnost, medtem ko pred njo nad odprtim 
ognjem vre kotel. Ali morda sodobnejša različica takšne ženske, ki z 
namenom manipulacije druge uroči ali na njih pošlje prekletstvo. 
Pustimo oba koncepta ob strani in si oglejmo samo bistvo 
čarovništva, ne glede na njegovo konkretno obliko. 

Hebrejska beseda, ki se tukaj uporablja za »vraževanje«, je 
qesem. V slovenščini poznamo tudi izraze čarovništvo, vedeževanje ali 
vražarstvo. Vendar pa strokovnjaki pravijo, da natančen pomen teh 
besed v zvezi z okultizmom ni znan, kar pojasnjuje, zakaj se v 
različnih prevodih Svetega pisma pojavljajo različni izrazi 
(Theological Wordbook of the Old Testament, zvezek 3, str. 805). 
Pomembna ni oblika ali metoda, temveč rezultat in cilj čarovništva. 

Čarovništvo neposredno odpira posameznika demonskemu 
področju. Njegov cilj je nadzor okoliščin, situacij ali ljudi na različne 
načine, pogosto brez udeleženčevega razumevanja, kaj se dogaja v 
duhovnem svetu. Obstaja razpon od popolne nevednosti o tem, kaj 
nekdo počne, do popolnega razumevanja in zavedanja moči teme. V 
bistvu se čarovništvo lahko izvaja bodisi v popolni nevednosti ali s 
popolnim zavedanjem. Njegov cilj je nadzor, vendar tisti, ki želi 
nadzorovati, zaradi vpletenosti demonskega področja neizbežno 
tudi sam postane nadzorovan. 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI II 

77 

SUŽEN JST VO  SK O ZI N EPO SLUŠN O ST 

Kot nekdanji mladinski pastor sem imel priložnost priti v stik z 
okultnim. Območje srednjih šol je bilo poseljeno z mladimi, ki so se 
do različne mere ukvarjali s spiritualizmom. Moji vodje mladinskih 
skupin so redno poročali o srečanjih s sošolci, ki so bili vpleteni v 
čarovništvo ali satanizem. 

Eno od najbolj zanimivih načel, ki sem se jih naučil o okultnih 
praksah, je naslednje: ko so posameznika uvajali v klan (skupino 
posameznikov, ki se ukvarjajo s čarovništvom), so ga voditelji 
spodbujali, naj jemlje droge, pije, se ukvarja s prepovedanim 
seksom, krade in počne različne druge stvari, ki kljubujejo Božjim 
zakonom ali zakonom države. Nisem vedel, zakaj, dokler mi Bog ni 
odgrnil te resnice: »Upor je čarovništvo.« 

Učijo jih, da bolj ko so uporni, več moči bodo imeli, in moč je 
tisto, kar v resnici želijo. To drži, saj je upor čarovništvo. Bolj ko so 
uporni, več zakonitega dostopa dajejo demonskim silam, da 
vplivajo na njih, jih nadzorujejo in jim dajejo moč. Z uporom proti 
Božjemu redu in zakonom ter njegovi pooblaščeni avtoriteti 
demonskemu področju, ki jih želi nadzorovati, zavestno podeljujejo 
zakonit dostop. 

Ta koncept se odraža v tem, kar čarovniki imenujejo njihova 
satanistična biblija. Pred nekaj leti, ko sva v hotelski sobi brskala po 
televizijskih kanalih, sva z ženo naletela na kanal, usmerjen v 
satanizem in čarovništvo. Nameraval sem takoj preklopiti, kar je 
običajno pametno storiti, saj verjamem, da bi vse, kar moramo 
vedeti o duhovnem vojskovanju, moralo priti od Božjega Duha. 
Vendar sem imel občutek, da bi moral nekaj trenutkov gledati. V 
oddaji so govorili o satanistični bibliji. Novinar je poročal o 
zapovedi številka ena: »Delaj, kar sam želiš.« 

To je pritegnilo mojo pozornost. Na misel so mi začele prihajati 
svetopisemske vrstice. Psalmist je izjavil: 



PO D KRITJEM 

 

78  

Glej, prihajam; 
v zvitku knjige je pisano o meni:  
Izpolnjevati tvojo voljo, moj Bog, me veseli, 
tvoja postava je v mojem srcu. (Psalm 40,7–8) 

 
Jezus je o sebi rekel: »Ne iščem svoje volje, ampak voljo tistega, 

ki me je poslal.« (Evangelij po Janezu 5,30) Na podlagi let 
preučevanja sem vedel, da Gospod svojo pozornost obrača k tistim, 
ki živijo v poslušnosti njemu. Zdelo se mi je, da velja tudi v obratni 
smeri: temačni duhovi svojo pozornost obračajo k tistim, ki živijo v 
uporništvu. Zapoved: »Delaj, kar sam želiš,« je neposredno 
nasprotje Božje besede in se natančno ujema s tem, kar je Bog rekel 
glede upora. 

Tisti, ki se zavestno zavežejo služenju satanu, razumejo to 
načelo, medtem ko so drugi zavedeni. Nevedneži nepostavnost 
zamenjujejo za svobodo. Toda v uporu ni svobode. Nova zaveza 
ponuja jasno sliko, kaj se v resnici dogaja. Takšni ljudje postanejo 
sužnji izprijenosti. Peter njihovo zmoto razkriva z naslednjimi 
besedami: »Svobodo jim obljubljajo [govori o voditeljih, ki 
spodbujajo nepodrejenost], pa so sami sužnji pokvarjenosti. Kajti 
človek je suženj tega, čemur podleže.« (Drugo Petrovo pismo 2,19) 

Resnica je očitna. Ni svobode, namesto nje prideta suženjstvo in 
nadzor, ki dušo odpirata demonskemu zatiranju in nadzoru. Pavel 
ponovno poudarja isto stvar: »Ali ne veste: če se izročite komu kot 
sužnji, da bi mu bili pokorni, ste pač sužnji tistega, ki se mu 
pokoravate; bodisi greha, ki pelje v smrt, bodisi pokorščine, ki pelje 
v pravičnost.« (Pismo Rimljanom 6,16) 

Tudi Jezus je poudaril isto načelo: »Resnično, resnično, povem 
vam: Vsak, kdor dela greh, je suženj greha.« (Evangelij po Janezu 
8,34) Se spomnite Kajnove neposlušnosti pri izbiri daritve za 
Gospoda? Pozneje mu je Bog jasno povedal, da bodo njegove 
odločitve določile njegovo usodo. Bodisi bo spoštoval Božjo voljo in 
zaprl vrata nadzoru greha (čarovništvu) ali pa se bo uprl in se brez 



PO SLEDIC E NEPO SLUŠNO STI II 

79 

božanske zaščite in moči soočil s prežečo obliko greha, ki ga je 
poskušal obvladovati in nadzorovati. 

Enako kot je Bog posvaril Kajna, je tudi Samuel svaril Savla. 
Upor je odprl njegovo dušo vplivu nadzorujočega duha, ki je 
povzročil, da se je začel obnašati tako, kot se nikoli ne bi, če bi bil 
ostal pri svoji zdravi pameti. Savel se ni resnično pokesal in v Prvi 
Samuelovi knjigi 16,14 nam Sveto pismo pove, da je nedolgo po 
njegovem uporu nad njegovo življenje prišel zli duh, ki ga je mučil. 
Zli duh je imel od tega trenutka naprej zakonit dostop do njegovega 
življenja. Savel ni več našel počitka, ker se ni resnično pokesal. Savel 
je postal zelo drugačen človek od tistega, ki ga vidimo na začetku. 

Namesto skromnega mladeniča, ki je ubogal avtoritete, kot sta 
njegov oče in prerok Samuel, ter spoštoval Božje stvari, je postal 
človek, ki je zlorabil vse, kar mu je bilo drago. Če bi v njegovih 
zgodnjih letih stopili do njega in mu povedali: »Savel, prišel bo dan, 
ko boš v besu ubil petinosemdeset nedolžnih duhovnikov, njihove 
žene in otroke,« bi vas odslovil, češ da ste nori. »Nemogoče! Tega 
nikoli ne bi mogel storiti!« bi utemeljeval. Žalostna resnica je, da je 
to storil (Prva Samuelova knjiga 22)! 

Zli duh ga je zmanipuliral v življenje ljubosumja, jeze, 
sovraštva, prepirov, umorov in prevar. Nadzoroval ga je prek 
neposlušnosti, ki se je ni pokesal. Preganjal je in poskušal ubiti 
Davida, enega od Božjih in svojih najzvestejših služabnikov. 
Prepričan je bil, da je David izdajalec, čeprav je v resnici bil človek 
po Božjem srcu. Zaradi demonskega nadzora je Savel skozi debel 
oblak prevare videl le bežne zabliske resnice. Resnica je postala laž 
in laži so postale resnica. O, kolikokrat sem videl, da se je to zgodilo! 
Ne samo pri drugih, ampak tudi pri sebi. Oziram se  na obdobja 
svojega življenja, v katerih sem se poigraval z neposlušnostjo, in 
najraje bi jokal nad zablodo, v kateri sem živel. Takrat sem na 
bogaboječe avtoritete gledal kot na legalistične ali zmotne, na 
bogaboječe prijatelje pa kot na svoje nasprotnike. Zbližal sem se z 
drugimi uporniki, le da bi prilival olje naj svoj že tako divji ogenj 



PO D KRITJEM 

 

80  

neposlušnosti. Mislili smo, da smo bližje Gospodu, in bili 
prepričani, da smo »nova generacija« služabnikov, ki jih Bog 
dviguje. O, Gospod je bil tako usmiljen do mene! Naj se vaše oči na 
stežaj odprejo, da boste lahko spregledali to ukano in ne boste tako 
zavedeni, kot sem bil jaz. 

 
 
 
 
 



81 

SEDMO POGLAVJE 

URO Č EN

Luč Božje besede razkriva zablodo ter razločuje misli in namere človeških src. 

 
por je čarovništvo. Učinki tega skritega načela 
nepostavnosti so v naši družbi očitni. Nič manj očitni niso 
niti v naših cerkvah, čeprav se vanje poskušajo vriniti na 

subtilnejši način. To poglavje prinaša poglobljen pogled na vpliv, ki 
ga ima čarovništvo v življenju upornega vernika. Pri preučevanju 
nadzora, ki izhaja iz neposlušnosti, bomo izhajali iz Stare in Nove 
zaveze ter si ogledali tudi nekaj primerov iz današnjega časa. 

O DK LO N JEN O  PREK LET ST VO  

Najprej si oglejmo Izrael. Med potovanjem po puščavi so se 
Abrahamovi potomci utaborili na moabski planjavi. Pravkar so 
napadli in premagali Bašána ter uničili Amoréjce, ki jim niso 
omogočili prehoda skozi svoje ozemlje. 

Ko so se Izraelovi sinovi utaborili na moabski planjavi, so bili 
Balák in njegovo ljudstvo – Moábci in Midjánci – v skrbeh. Ta 
ljudstva so se tresla od strahu. Gospod je obljubil Izraelovim 

U 



PO D KRITJEM 

 

82 
 

sinovom: »Svoj strah pošiljam pred teboj in zbegal bom vsa ljudstva, 
h katerim prideš.« (Druga Mojzesova knjiga 23,27) Bili so 
seznanjeni, da so Izraelci premagali vse narode, ki so jim 
nasprotovali, in povsem uničili najmočnejšo državo, Egipt. 

Kralj Balák je poslal odposlance k preroku Bileámu in ga prosil 
za pomoč. Znan je bil po svoji duhovni natančnosti in vpogledu. 
Kralj je vedel, da so se Bileámove prerokbe uresničile. Če je koga 
blagoslovil, je bil ta blagoslovljen, če pa je koga preklel, je bil ta 
preklet. Potem ko sta ga obiskali dve skupini Balákovih 
odposlancev, je Bileám privolil, da bo s knezi odpotoval h kralju, da 
bi preklel Izraelove sinove. Pustil se je namreč premamiti s kraljevo 
obljubo denarja in časti. 

Naslednji dan so se povzpeli na Báalova višavja in Bileám si je 
ogledoval izraelski narod. Kralju je naročil, naj postavi sedem 
oltarjev in za vsakega pripravi žrtev. Potem je Bileám odprl usta, da 
bi preklel Izraela, vendar je namesto tega izrekel blagoslov 
nad njimi. 

Ni treba posebej poudarjati, da se je kralj razjezil! »Kaj si mi 
storil? Vzel sem te zato, da bi preklel moje sovražnike, a glej, celó 
blagoslovil si jih.« (Četrta Mojzesova knjiga 23,11) 

Zato je Bileám predlagal, da se premaknejo višje, v upanju, da 
bo Baláku lahko ustregel. Morda bo na višje ležečem kraju dobil več 
moči, da bi jih lahko preklel. Ponovno je bilo postavljenih sedem 
oltarjev in darovane so bile dodatne daritve. Toda ko je Bileám spet 
odprl usta, da bi prinesel čarovniško prekletstvo, je namesto tega 
ponovno blagoslovil Izraela. 

Postopek se je nadaljeval. Vsakič, ko je Balák poskušal izreči 
prekletstvo, je bil prisiljen blagosloviti. V drugi Bileámovi prerokbi 
najdemo naslednjo globoko izjavo: »Kajti ni vraževanja zoper 
Jakoba, ne vedeževanja zoper Izraela.« (Četrta Mojzesova knjiga 
23,23, CHR) 

Bileám je izjavil, da ni čarovništva ali vedeževanja, ki bi lahko 
bilo učinkovito proti Božjemu ljudstvu! Kakšna vznemirljiva in 



URO ČEN 

83 

močna izjava! Če bi to resnico prenesli v današnji čas, bi se glasila: 
»Kajti ni čarovništva zoper Božje ljudstvo, ne vedeževanja zoper
njegovo cerkev!« (Četrta Mojzesova knjiga 23,23, avtorjeva
parafraza)

Ta obljuba bi nas morala spodbuditi. Čarovnice in čarovniki 
lahko vreščijo, divjajo in prižigajo svoje sveče. Lahko ponavljajo 
svoje magične izreke, uroke in prekletstva, ne morejo pa škodovati 
Božjemu otroku. Ne bodo premagali cerkve živega Boga. Ta resnica 
je potrjena tudi v Pregovorih 26,2: 

»Kakor vrabec, ki odfrči, kakor lastovka, ki odleti, taka je
neutemeljena kletev: ne zadene.« (EKU) 

O BRN IT EV PREK LET ST VA 

Vrnimo se na začetke mojega služenja kot mladinskega 
pastorja. Dekle, ki je bilo eno od vodilnih čarovnic v svoji srednji 
šoli, je predalo življenje Jezusu. Mati jo je posvetila satanu, ko je bila 
še v njenem trebuhu. Po spreobrnjenju se je z mojim pomočnikom 
pogovarjala o svojem prejšnjem življenju. Povedala je nekaj, kar je 
pritegnilo njegovo pozornost. Rekla je: »Kristjanov ne moremo 
preklinjati s čarovniškimi uroki.« 

Moj pomočnik jo je vprašal: »Zakaj pa ne?« 
Rekla je: »Če bi proti njim izrekli prekletstvo, bi se obrnilo proti 

nam.« Bil je vzhičen. 
Kot vidite, se njene besede ujemajo s tem, kar je povedal Bileám. 

V svoji prvi prerokbi je zastavil naslednje vprašanje: »A kako naj 
prekolnem, kogar Bog ne prekolne?« (Četrta Mojzesova knjiga 23,8) 
Tudi če bi bil Bileám preklel Izraelove sinove, bi se prekletstvo 
obrnilo na njegovo glavo. David je to povedal tako: 

Skrivaj me skrivnemu naklepu hudobnih, hrumeči množici 
njih, ki delajo krivico; ki brusijo svoj jezik kakor meč, 



PO D KRITJEM 

 

84 
 

namerjajo svojo puščico, grenko besedo, da bi na skrivnem 
streljali na popolnega. (Psalm 64,3–5, poudarek dodan, CHR 
in SSP3) 

 
Krivičniki (tisti, ki se ukvarjajo s čarovništvom) izrekajo 

prekletstva, ta pa ne morejo počivati na pravičnih. Oglejte si, kaj se 
zgodi s tistimi, ki izrekajo prekletstva: 

 
Bog strelja nanje s puščico, nenadoma jih zadenejo udarci. In pasti 
morajo; naklep njih jezika pride nadnje. (Psalm 64,8–9, CHR in SSP3) 

 
Spotaknili se bodo zaradi svojega jezika. Nadnje bodo prišle 

prav tiste besede, ki jih izrečejo z namenom raniti druge. David 
to ponazarja z naslednjo nazorno ilustracijo: »Pred menoj so 
skopali jamo, padli so v njeno sredino.« (Psalm 57,6) 

 
Z APELJAN I V N EPO SLUŠN O ST 

 
Bileám je vedel, da je nemogoče prekleti Izraelce, takšne kot so 

bili. Ni bilo nobene možnosti, da bi se jih prekletstvo prijelo, čeprav je 
to želel. Mojzes je situacijo opisal tako: »… so proti tebi najeli 
Beórjevega sina Bileáma iz Petórja v Mezopotamiji, da bi te preklel. 
Gospod, tvoj Bog, pa ni hotel poslušati Bileáma; Gospod, tvoj Bog, ti 
je spremenil prekletstvo v blagoslov, kajti Gospod, tvoj Bog, te ljubi.« 
(Peta Mojzesova knjiga 23,5–6) Enako velja tudi za nas. 

Balák je rekel Bileámu: »Poklical sem te, da prekolneš moje 
sovražnike, ti pa, glej, si jih že trikrat obilno blagoslovil. Zdaj pa se 
poberi v svoj kraj! Rekel sem, da te bom nagradil s častmi, a glej, 
Gospod te je prikrajšal za te časti.« (Četrta Mojzesova knjiga 24,10–11) 

Kralj je nameraval dati Bileámu bogato denarno nagrado in ga 
počastiti za uspešno prekletstvo tega usodnega sovražnika. Toda 
namesto tega v osnovi pravi: »Svojo nagrado lahko pozabiš. Očitno je, 
da tvoj Bog ne želi, da bi jo dobil. Spravi se mi izpred oči!« 



URO ČEN 

85 

Bileám je imel težavo: res si je želel te nagrade. To je bil razlog, 
zakaj je sploh prišel, in zdaj je bilo videti, da bo vse to izgubil. Da bi 
se izognil izgubi, je kralju Baláku razkril drug načrt, kako jim 
škodovati. Čeprav je razumel, da Izraelcev ne more prekleti, je prav 
tako vedel, kako jih pripraviti do tega, da sami sebe spravijo 
pod prekletstvo. 

Na podlagi razumevanja duhovnega odnosa med uporom in 
čarovništvom je Bileám kralju svetoval, naj pošlje moábske ženske, 
da se vtihotapijo v izraelski tabor. Naročil jim je, naj vzamejo s seboj 
svoje malike ter zvabijo Izraelce v spolni greh in upor proti Božjim 
predpisom. Vedel je, da jih bo upor spravil pod 
čarovniško prekletstvo. 

Vemo, da je do tega prišlo, ker se Mojzes in tudi Jezus sklicujeta 
na ta njegov nasvet kralju. Mojzes je to potrdil: »Glejte, prav te so po 
Bileámovi besedi zapeljale Izraelove sinove v nezvestobo do 
Gospoda zaradi Peórja; tako je prišla nadloga nad Gospodovo 
skupnost.« (Četrta Mojzesova knjiga 31,16; poudarek dodan) Leta 
pozneje je Jezus povedal, da je Bileám »učil Baláka zavajati Izraelove 
sinove v greh, jesti malikom žrtvovane jedi in nečistovati« 
(Razodetje 2,14; poudarek dodan). 

To je zapisano v Svetem pismu. Takoj po Bileamovih prerokbah 
beremo: »Ko je Izrael bival v Šitímu, se je ljudstvo začelo vlačugati z 
moábskimi hčerami. Te so ljudstvo vabile k daritvam svojih bogov; 
in ljudstvo je jedlo in se priklanjalo njihovim bogovom. Izrael se je 
vdal Báal Peórju, Gospodova jeza pa se je vnela nad Izraelom.« 
(Četrta Mojzesova knjiga 25,1–3) Posledično je izbruhnila huda 
nadloga in opustošila izraelsko ljudstvo. 

Neposlušnost je povzročila, da je ta narod, ki ga ni bilo mogoče 
prekleti, prišel pod prekletstvo nadloge: »Tistih pa, ki so umrli za 
nadlogo, je bilo štiriindvajset tisoč.« (Četrta Mojzesova knjiga 24,9) 
Štiriindvajset tisoč! Se zavedate, kako tragična je ta izjava? Če 
dandanes pride do letalske nesreče ali orkana, ki vzame na stotine 
življenj, o tem pišejo na vseh naslovnicah. Tukaj pa ne govorimo o 



PO D KRITJEM 

 

86 
 

stotinah, šlo je za štiriindvajset tisoč ljudi! Če gledamo celotno 
popotovanje Izraelcev po puščavi, je bil to dogodek, ko je pri eni 
sami priliki izgubilo življenje največ ljudi. In vse to je bila posledica 
upora ljudstva. 

Radikalna neposlušnost je odprla vrata radikalni nadlogi. 
Njihovo uporništvo je bilo očitno. Pravzaprav je neki brezsramni 
Izraelec odkrito razkazoval svojo Midjánko vpričo Mojzesa in 
celotnega Izraelovega zbora, medtem ko so klicali k Bogu (Četrta 
Mojzesova knjiga 25,6). 

Kaj je ustavilo nadlogo? Verjetno ste uganili – radikalna 
poslušnost! 

 
Ko je to videl Pinhás, sin Eleazarja, ki je bil sin duhovnika Arona, se je 

vzdignil iz srede skupnosti, vzel sulico v roko in šel za Izraelcem v ženski 
prostor in prebodel oba, Izraelca in žensko, skozi trebuh. In nadloga med 
Izraelovimi sinovi je prenehala. (Četrta Mojzesova knjiga 25,7–8) 

 
Naj še enkrat poudarim: Bog ni avtor nadlog in bolezni. 

Izraelovi sinovi so se očitno uprli in prekršili njegovo avtoriteto. 
Zato se je Gospodova zaščita umaknila in sovražnik je z Božjim 
dovoljenjem imel zakonit dostop. To ponovno potrjuje, da je upor 
kot čarovništvo in omogoča zakonit vdor demonskih sil nadzora. 
Izrael je ubežal prekletstvu vedeževalca, zdesetkala pa ga je 
neposlušnost. 

 

K DO  VAS JE SPRAVIL PO D PREK LET STVO ? 
 
Videli smo starozavezni primer, da je upor čarovništvo, in jih je 

še veliko. Zdaj si oglejmo Novo zavezo. Apostol Pavel je cerkvam v 
Galatiji napisal strogo pismo. To ni bilo pismo, namenjeno vsem 
prebivalcem Galatije, bilo je posebej naslovljeno cerkvam. Pozorno 
preberite Pavlovo izjavo: »O nespametni Galačani, le kdo vas je 
uročil?« (Pismo Galačanom 3,1, prosti prevod po zgledu novega 
angleškega prevoda kralja Jakoba) 



URO ČEN 

87 

Čakajte malo! Pavel je cerkvam govoril, da so pod čarovniškim 
urokom! Morda se sprašujete: »Mislil sem, da proti Božjemu 
ljudstvu ni vedeževanja ali čarovništva.« Res je. Nad poslušne ni 
mogoče poslati nobenega prekletstva. Toda zapomnite si, 
uporništvo ali neposlušnost postavita osebo pod vpliv čarovništva. 

Spomnite se sestanka mojega pomočnika z nekdanjo čarovnico, 
osvobojeno čarovništva. Ko je videla njegovo navdušenje, ko je 
izvedel, da nad kristjani ni mogoče izreči prekletstva, je hitro 
dodala: »Toda, pastor, lahko smo vplivali na mlačne ljudi v cerkvi 
[neposlušne].« Za potrditev prisluhnite Pavlovim besedam: »Kdo 
vas je uročil, da niste bili poslušni resnici?« (Pismo Galačanom 3,1, 
prosti prevod po zgledu novega angleškega prevoda kralja Jakoba) 

Uročenost je bila povezana z neposlušnostjo Božji besedi, ne s 
prekletstvom iz ust čarovnikov. Zakaj? Ker je upor čarovništvo! V 
bistvu je cerkev v Galatiji zaradi neposlušnosti padla pod 
čarovniško prekletstvo. 

Preden gremo naprej, moram to stvar razjasniti. V stanje 
uročenosti pridemo, ko nismo poslušni pri tem, kar nam je Bog 
razodel, in ne, ko ne poslušamo, kar nam še ni bilo razodeto. To 
postane jasno, ko Pavel nadaljuje: »Kdo vas je uročil, da niste bili 
poslušni resnici, ko je bil prav vašim očem prikazan Jezus Kristus, in 
sicer križani?« (Pismo Galačanom 3,1, prosti prevod po zgledu 
novega angleškega prevoda kralja Jakoba) 

Ta konkreten dogodek razodeva splošno veljavno resnico. Bog 
je prek Pavlovega oznanjevanja tem cerkvam razodel svoje 
odrešenje po milosti. Nedolgo zatem pa so sprejeli razumske 
argumente in tradicije nekoga drugega in niso ubogali tega, kar jim 
je Sveti Duh pred tem tako jasno pokazal. Začeli so učiti in živeti v 
prepričanju, da odrešenje pride po delih postave. Vendar pa je 
univerzalna predpostavka, na katero se želimo osredotočiti, 
naslednja: vsakič, ko nismo poslušni temu, kar nam je Bog jasno razodel, 
se spravimo pod vpliv čarovniškega prekletstva. Zakaj? Ker je upor 
čarovništvo! 



PO D KRITJEM 

 

88 
 

Temu sem bil priča v celotnih cerkvenih skupnostih, pri 
družinah in posameznikih. Srečal sem veliko obiskovalcev cerkve, 
ki so iz nekega razloga živeli v skoraj nenehnem stanju 
neposlušnosti. Večina se ni zavedala resnosti situacije, ker so bili 
otopeli zaradi neuravnoteženega nauka o milosti, ki zmanjšuje 
pomen poslušnosti. V njihovih življenjih so se nizale kriza za krizo. 
Vedno je bila neka težava ali greh, ki ga preprosto niso mogli 
premagati. Morda so ušli eni zanki, ujeli pa so se v drugo. Vsak 
naslednji scenarij se je zdel slabši. Te težave so porabljale njihov čas, 
energijo in sredstva za preživetje. Na neki točki so zakonito 
omogočili dostop demonskemu zatiranju ali vplivu. Njihova 
neposlušnost jih je naredila ranljive. 

Gledal sem, kako trpijo njihovi zakoni, ali še huje, kako so bili 
razbiti z razvezo. Drugi so bili izvzeti iz možnosti za napredovanje 
ali še huje, izgubili službo. Nekateri so postali žrtve kraje, finančne 
krize in tragedije. V razočaranju začnejo takšni ljudje mrzlično iskati 
krivca. Velikokrat krivijo obravnavo, ki so je bili deležni s strani 
staršev, pastorja, šefa, zakonca, otrok, oblasti ali kogar koli drugega, 
ki se ne strinja z njihovim pogledom. 

Obstajata dva krivca, ki sta na delu in v resnici hranita drug 
drugega. Prvi je prevara. Tema je zameglila njihova srca, ker niso 
ubogali Božje besede. Drugi krivec je zapletena zanka nadzorujočih 
duhov, ki zaradi neposlušnosti lahko napadajo, kar jih je volja. 
Pavel je tistim, ki so imeli opravka z upornimi verniki, ki so 
izpovedovali vero, naročil: »Gospodov služabnik … mora s 
krotkostjo vzgajati nasprotnike, da jim morda Bog le nakloni, da se 
bodo skesali in spoznali resnico, se spet streznili in rešili iz zanke 
hudiča. Ta jih je namreč ujel, da bi v njih uresničeval svojo voljo.« 
(Drugo pismo Timoteju 2,25–26) Težava: zavedeni ujetniki krivijo 
druge, da bi se skrili pred lastno neposlušnostjo, in to jih zaslepi, da 
ne vidijo tistega, kar potrebujejo, da bi se osvobodili. 

Zahvalite se Bogu za njegovo Besedo. Njena luč razkriva 
zablodo ter razločuje misli in namere človeških src. Na žalost, ko 



URO ČEN 

 

89  

ljudje trpijo pod nadlogami, povzročenimi z neposlušnostjo, se jih 
večina ni pripravljena učiti. Vztrajajo v puščavi neposlušnosti in 
krivijo vse druge, namesto da bi se učili iz svojih napak. 

 
 
 
 

»N IMAT E SO Č UT JA« 
 

Spomnim se dogodka, ko se je nekdo naučil svoje lekcije. Imel 
sem to čast, da sem redno služil v okviru mednarodne službe, ki je 
obsegala cerkev in biblijsko šolo. Ljubil sem in spoštoval to služenje, 
ki je vplivalo tudi na moje življenje. Nekega dne me je poklical 
vodja tega služenja in mi rekel: »John, kličem vse tesne prijatelje 
našega služenja, da jim povem, kaj se bo zgodilo, da tega ne bi slišali 
iz drugih virov. Moram ti povedati, da se ločujem od svoje žene. 
Poročena sva že osemnajst let in zdi se, da se najini razmišljanji in 
pogleda na življenje vedno bolj razhajata. Ne počneva stvari skupaj 
in vsakemu od naju so všeč drugačne stvari. Že leta se trudiva, da bi 
stvar izboljšala, vendar se stanje samo slabša.« 

Nisem mogel verjeti, kar sem slišal. Ves čas sem razmišljal: Ne, 
prosim, ne počni tega. Ljubil sem ta par in njuno služenje. Bil sem 
tako pretresen, da sem ostal brez besed. 

Ko sem molčal, je sogovornik nadaljeval: »John, ti dobro veš, da 
zelo ljubim Jezusa, in če delam napako, mi bo to pokazal.« Še nekaj 
minut je z mano govoril o svoji situaciji, nato pa končal telefonski 
klic. Bil sem bolj redkobeseden, saj sem potreboval čas, da vse 
predelam. 

Ves dan se slišanega nisem mogel otresti. Vedno znova sem v 
mislih slišal njegove besede. Pomislil sem, to se mi zdi kot nočna 
mora. Sredi svojih nemirnih misli sem začutil, da mi Sveti Duh 
pravi, naj to osebo pokličem nazaj in povem resnico. 

Naslednje jutro sem ga poklical. Stvar sem prespal, da ne bi 
ravnal prenagljeno in da bi bil moj odziv skladen z vodstvom 
Svetega Duha. Ko je prepoznal moj glas, je vprašal: »Živijo, John, kaj 
se dogaja?« 

Začel sem: »Želel bi se s tabo še malo pogovoriti o tej ločitvi. 



PO D KRITJEM 

 

90 
 

Ali je na strani tvoje žene kdaj prišlo do nemoralnosti?« 
Odgovor je bil: »Nikakor ne!« 

Nato sem rekel: »To, kar počneš, ni prav. Jezus jasno govori, da 
je edini razlog za razmislek o ločitvi spolna nezvestoba (Evangelij 
po Mateju 5,32), in knjiga Malahije nam pravi, da Bog sovraži 
razvezo, ker prekriva našo obleko z nasiljem (2,16). Včeraj si mi 
rekel, da ljubiš Jezusa, in če delaš napako, ti bo to pokazal. Toda 
zakaj bi ti moral to kazati, če je že v svoji besedi jasno pokazal, 
kakšna je njegova volja? Kako lahko vedoma nasprotuješ temu, kar 
je Bog razglasil? Če to storiš, kako boš lahko stopil pred cerkev ali 
biblično šolo in jim rekel, naj hodijo v svetosti ter se upirajo grehu in 
hudiču? Sebe in svoje služenje izpostavljaš težavam in zablodi.« 

Prekinil me je in strogo nasprotoval: »John Bevere, nisi bil v 
moji koži in nimaš sočutja!« 

Naslednja stvar, ki sem jo slišal, je bila, kako je odložil slušalko. 
Prekinil je klic. Trideset minut pozneje sem iz pisarne prejel 
sporočilo, da so odpovedali moj obisk. (Tja bi moral iti čez tri 
mesece.) Ženi sem rekel: »Vedel sem, da bodo to storili, vendar ne 
tako kmalu.« Prekinili so vso komunikacijo z mano in pozneje mi je 
drugi služabnik, ki je bil tam, pripovedoval, kako me blatijo. Ves čas 
sem razmišljal. Poskušal sem biti samo pravi prijatelj. 

 
PREBUJEN  S SO DBO  

 
Na moje presenečenje sem sedem mesecev pozneje prejel klic 

tega služabnika: »John, rad bi se s teboj odkrito pogovoril. Veš, kaj 
se je zgodilo, ko sem odložil telefon in prekinil sodelovanje? No, 
mesec dni pozneje so mi odpovedale ledvice in dali so mi 50-
odstotno možnost preživetja. Po drugi dializi sem se zbudil in si 
rekel: ›Zakaj se ločujem?‹ Zavedal sem se, da sem bil v zmoti. 
Odpoved ledvic je bila budnica. Poklical sem ženo in se pokesal. 
Stopil sem pred našo cerkev in biblično šolo ter se pokesal. Biblični 
šoli sem rekel: ›Odpovedal sem obisk Johna Bevereja, ker mi je 



URO ČEN 

91 

povedal, da ravnam narobe, ker se ločujem. Poklical ga bom, da 
vidim, ali bi rad prišel nazaj.‹ Torej, John, bi, prosim, spet prišel?« 

»Seveda,« sem odgovoril. Bil sem tako vesel zanj in moje
spoštovanje do njega se je zelo povečalo. Povrhu vsega je bilo 
okrevanje veliko hitrejše od pričakovanega, leto dni pozneje pa so 
našli popolno ujemajočega se darovalca in prejel je nove ledvice. Ni 
zamudil niti enega bogoslužja. Napredek pri tem pacientu je 
osupnil zdravnike. S spokorjenjem je na njegovo življenje prišla še 
večja duhovna avtoriteta in moč. Zdaj, leta pozneje, ta voditelj vodi 
učinkoviteje kot kadar koli in je iskan govornik z zelo srečno 
družino. Vsakič, ko sem z njima, lahko opazim njuno medsebojno 
ljubezen. Kdor ju vidi zdaj, nikoli ne bi pomislil, da sta bila pred leti 
le nekaj korakov stran od ločitve. 

T RI MESEC E IN  PO L TRAJAJO Č A BO LEZEN 

Ker sem nekaj let pred tem sam doživel podobno izkušnjo, mi je 
bilo lažje, da ga nisem obsojal. Ni šlo za moj zakon, ampak za 
področje neposlušnosti pri mojem služenju. Ko smo prvič ustanovili 
služenje John Bevere Ministries, nam je Gospod dal jasno navodilo, 
naj ne sprejmemo priložnosti za oznanjevanje samo zato, ker je 
videti dobro, dokler se ne prepričamo, da je njegova volja. 

No, minilo je nekaj let in pojavila se je velika priložnost za 
širitev najinega služenja. Toda v molitvi je Bog meni in moji ženi 
vsakemu posebej jasno rekel »ne«. Ni želel, da bi ponudbo sprejela. 
Vendar so pri ponudbi vztrajali, počutil sem se počaščenega in 
prisluhnil. Kmalu sem začel z razumskimi argumenti ugovarjati 
besedi, ki jo je Bog vtisnil v moje srce. Postal sem zmeden in vse te 
besede so zameglile moj um. Žena mi je to poskušala odsvetovati, 
vendar je hitro ugotovila, da me ne bo odvrnila od tega. Na koncu 
sem predlog sprejel. 

Odkar sem bil rešen, sem blagoslovljen z zelo dobrim zdravjem 
in se nisem boril z nobeno boleznijo ali zdravstveno težavo (Bogu v 



PO D KRITJEM 

 

92 
 

slavo). Redko me kaj ulovi in če se to zgodi, mine v štiriindvajsetih 
do šestintridesetih urah. Verjamem, da nam je Jezus s svojo smrtjo 
na križu poleg odpuščanja grehov zagotovil tudi božansko zdravje 
(Izaija 53,4–5; Psalm 103,3–4). Toda na dan, ko sem sprejel to 
priložnost, sem zbolel in nikakor nisem mogel okrevati. 

Začelo se je kot gripa. Bruhal sem šele drugič, odkar sem bil star 
devetnajst let. Po nekaj dneh boja proti gripi sem se okužil z 
virusom. Z ženo sva odpotovala, da bi proslavila najino obletnico, a 
moja telesna temperatura več dni ni padla pod 37,8  C in je tako 
uničila najin dopust. Ob koncu tedna sem pridigal, medtem ko sem 
trpel za vročino in mrzlico. Vročina se je vlekla v naslednji teden in 
me mučila tudi med srečanji v Kanadi. Pridigal sem z visoko 
vročino, nato pa sem se vrnil v svojo sobo in se do naslednjega 
srečanja tresel v postelji. Imel sem zelo malo moči. 

Vročina je trajala že tretji teden. Nisva razumela, kaj se dogaja. 
Proti takšni bolezni se še nikoli nisem boril. Molil sem in se boril s 
pomočjo Božje besede, vendar se je nisem mogel otresti. Šel sem k 
zdravniku. Predpisal je močan antibiotik in tako sem se kmalu vrnil 
v običajno stanje. 

Toda en teden po končanem jemanju antibiotika sem zbolel za 
hudim prehladom, takšnim, ki človeku pobere vso energijo. Bil sem 
pobit. Vneto grlo, pritisk v glavi in vsi drugi nadležni simptomi. 
Vleklo se je tedne, medtem ko sem kar naprej služil. 

Ko sem okreval po prehladu, sem si med plezanjem po steni na 
tujem poškodoval koleno. Bilo je tako hudo, da sem potovanje 
preživel na invalidskem vozičku ter še nekaj tednov šepal in nosil 
opornico. Povrhu pa me je ujel še en virus. Moja telesna 
temperatura je porasla na 38 ali včasih 39  C in bolezni se nisem 
mogel otresti. Spet sem potreboval recept od zdravnika. Zdelo se mi 
je, da ne morem zdržati več kot en teden brez neke vrste bolezni. To 
je trajalo tri mesece in pol. 

Ob vseh mojih boleznih moja žena ni zbolela niti za en dan. 
Poleg telesnih težav so se pojavile še številne druge. Boril sem se z 



URO ČEN 

 

93  

nasprotnikom, za katerega se je zdelo, da ga ne morem premagati, 
ker je bil močnejši od mene. Moja namerna neposlušnost me je 
pripeljala pod prekletstvo! 

 
T AK O JŠN JE O LAJŠAN JE O B RESN IČ N EM SPO K O RJEN JU 

 
Minili so štirje meseci in priznal sem svoj greh. Vendar sem se 

še vedno moral soočiti z zavezo, ki sem jo dal, in brez čudeža nisem 
videl izhoda. Z Liso sva se prijela za roke; pokesal sem se in prosil 
za Božjo milost. Izvlekel naju je iz dolgoročne zaveze, v katero sem 
naju spravil. 

Nekaj mesecev pozneje sva se z ženo pogovarjala o vsem, kar se 
je zgodilo, in sva moje bolezni povezala z mojo neposlušnostjo. 
Takoj, ko sem se pokesal, se je vrnilo moje prejšnje dobro zdravje. 
Druge težave, ki so se pojavljale v najinih življenjih, so se razrešile 
in izginile. 

V tistem času mi je postalo jasno, kaj pomenijo Jakobove 
besede. Pogosto sem jih citiral: »Hudiču pa se uprite in bo od vas 
pobegnil.« (Jakobovo pismo 4,7) Če sem v preteklosti zaznal napad, 
sem se z Božjo besedo strastno uprl temi in vedno imel rezultate. V 
omenjenem času pa nisem prišel nikamor. Ko sem se rešil tega, sem 
ugotovil, da sem citiral le polovico tega, kar je Jakob zapisal: 
»Podvrzite se torej Bogu, hudiču pa se uprite in bo od vas 
pobegnil.« (4,7) 

Hudiču se upiramo s tem, da se poslušno podrejamo Božji 
avtoriteti. Lahko do onemoglosti citiramo vrstice, če pa smo v 
neposlušnosti, rezultatov ne bo. 

 
PO MEMBN O  PO JASN ILO  

 
Prosimo, razumite eno stvar: neposlušnost ni nujno vzrok v 

vseh primerih, ko se nekdo sooča z neprijetno situacijo, boleznijo, 
težavami ali stisko. Mnogi trpijo, medtem ko živijo poslušna 



PO D KRITJEM 

 

94 
 

življenja. Tako je bilo denimo pri Davidu. Ni živel v nikakršnem 
uporništvu. Nič slabega ni storil, da bi nase priklical jezo svojega 
nadrejenega. Kljub temu je bil preganjan, moral je živeti v jamah, 
puščavah in divjini. Bil je človek brez doma ali domovine. Več let je 
taval in doživljal stisko. Nekateri so ga sodili, češ da trpi zaradi 
neposlušnosti, toda pronicljivi so lahko zaznali Božjo roko, ki je 
kovala nov prototip kralja, in razpoznali Božjo naklonjenost v 
njegovem življenju. Ta se je kazala v njegovi modrosti. 

Obstaja več primerov poslušnih ljudi, ki so trpeli: 
Med drugim Jezus, Jožef, Ana, Daniel, Jeremija in Job. Razlika 

med stisko poslušnih in tistih, ki so pod vplivom čarovništva, je v 
tem, da pri poslušnih obstaja napredek. Ne tolčejo z glavo ob zid; ne 
krožijo okoli gore, ne da bi kam prišli. 

Pri Kajnu je bila druga zgodba. Njegova neposlušnost je 
povzročila veliko trpljenja. Bil je užaljen in se ni hotel pokesati, kar 
je v njegovo življenje prineslo prekletstvo. Svoja leta je preživel kot 
ubežnik in potepuh. Njegova brezciljna in brezupna potepanja so 
zgled in opozorilo prihodnjim rodovom. 

Zaključil bom s to izjavo: ne jemljite resnic iz zadnjih dveh 
poglavij za presojanje drugih. Njihove stiske so lahko preizkušnje, 
ki bodo prinesle slavo Bogu. Namen tega poglavja je, da vam 
pomaga dojeti resnost neposlušnosti Božji avtoriteti. Če živite v 
neposlušnosti, lahko uporabite te resnice, da presojate samega sebe 
in se vrnete na pot življenja. 

 
 



 

T RETJI DEL 

BOŽJE POSTAVLJENO

POKRITJE



 



97 

OSMO POGLAVJE 

ALI BO G VE, K DO  JE N A Č ELU? 
Če se naučimo ubogati Boga, ne bomo imeli težav pri prepoznavanju Božje 

avtoritete nad drugim. 

 
gotovili smo, kako pomembna je podrejenost Božji 
neposredni avtoriteti. Zdaj pa se pogovorimo o enakem 
pomenu podrejenosti njegovim pooblaščenim avtoritetam. 

Uvodoma si oglejmo svetopisemski odlomek, ki sem ga izpostavil v 
drugem poglavju: 

»Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim. Ni je namreč oblasti, ki
ne bi bila od Boga. In te, ki so, so postavljene od Boga. Kdor se torej upira 
oblasti, se upira Božjemu redu. Tisti, ki se upirajo, pa si bodo nakopali 
obsodbo.« (Pismo Rimljanom 13,1–2) 

O BLAST I

Prvič, kdo so te »oblasti«? V tem konkretnem besedilu Pavel 
govori o civilnih oziroma državnih oblasteh. Vendar te 
opominjajoče besede ne veljajo samo za oblast v državi, ampak 
zajemajo tudi druga področja pooblaščene avtoritete. Kar 

U 



PO D KRITJEM  

98 
 

ugotavljamo v tem besedilu, bi morali uporabiti na vseh področjih 
pooblaščene avtoritete. 

Nova zaveza govori o štirih področjih pooblaščene avtoritete: 
državi, cerkvi, družini in družbi. Na družbeno področje uvrščam 
delodajalce, učitelje in nadrejene. Nova zaveza daje posebne 
smernice za vsako od omenjenih področij; vendar v večini primerov 
navodila presegajo določene meje in se raztezajo na vsa področja 
pooblaščene avtoritete. 

Bodite pozorni na začetne besede: »Vsak naj …« Nihče ni 
izvzet, zato usidrajte to resnico v svoj um. To je zapoved, ne 
predlog. Gospod ne daje namigov ali priporočil. 

Nadaljuje: »Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim.« Grška 
beseda za »podreja« je hupotasso. Gre za grški vojaški izraz, ki 
pomeni »vojaško razporediti (vojaške divizije) pod poveljstvo 
voditelja«. V nevojaškem smislu se je izraz uporabljal v pomenu 
»prostovoljne drže predaje, sodelovanja in prevzemanja 
odgovornosti ali nošenja nekega bremena« (Thayerjev grški slovar). 
Preprosto povedano, nas izraz, uporabljen v tej vrstici, opominja, 
naj se prostovoljno postavimo v položaj podrejenosti oblastem s 
polnim namenom, da jih ubogamo. 

Vsak naj se podreja avtoritetam, ker je Bog tisti, ki je postavil 
vsako oblast v našem življenju. Izvor vsakršne avtoritete je pri Bogu. 
Brez izjem. Pravzaprav je beseda »postavljen« prevod grške besede 
tasso, ki pomeni »dodeliti, postaviti ali določiti«. Ta beseda nikakor 
ne dopušča »naključnosti«. Gre za neposredno imenovanje. Ker je 
vse avtoritete postavil Bog, v resnici zavračamo njegovo avtoriteto 
za njimi, če jih ne spoštujemo ali se jim nismo pripravljeni podrediti. 
Če se tega zavedamo ali ne, se s tem upiramo Božjim odlokom in 
pravilom. Ko nasprotujemo Božji pooblaščeni avtoriteti, 
nasprotujemo Bogu samemu! 

Ko imamo kot kristjani opraviti z oblastmi, moramo gledati 
onkraj njihove osebnosti in častnega položaja. Poslušni smo ljudem 
z avtoriteto, ker je na njih Božja avtoriteta. Spoštujemo jih ne glede 



ALI BO G VE, K DO  JE N A ČELU? 

99 

na to, ali nas pritegne njihova osebnost ali ne, in ne glede na naše 
mnenje, ali si svoj položaj zaslužijo ali ne. Prepogosto verniki 
izpovedujejo svojo podrejenost Bogu, zanemarjajo pa podrejenost 
pooblaščeni avtoriteti. So zavedeni! 

Če se naučimo ubogati Boga, ne bomo imeli težav pri 
prepoznavanju Božje avtoritete nad drugim. Ali obstajajo trenutki, v 
katerih moramo izbirati med Božjo neposredno avtoriteto in 
njegovo pooblaščeno avtoriteto? Da! Vendar ne tako pogosto, kot 
misli večina vernikov. Obstaja le ena izjema, ki jo bomo podrobneje 
obravnavali v poznejšem poglavju. Vendar je težava v tem, da 
večina kristjanov meni, da je poslušnost izjema in osebna izbira 
pravilo. Takšno razmišljanje nas lahko vodi po poti uničenja. 
Posledice so, kot smo videli v prejšnjih poglavjih, hude. Ne samo, da 
se znajdemo pod Božjo sodbo, ampak dajemo tudi zakonit dostop 
demonskim silam. Če želimo ostati poslušni Bogu in blagoslovljeni, 
imamo le eno izbiro, ko gre za pooblaščeno avtoriteto – podrejenost 
in poslušnost. 

SO  HUDO BN E O BLAST I PO ST AVLJEN E O D BO GA? 

Torej, rečeno nam je, da je vsakršna avtoriteta postavljena od 
Boga in da se moramo odzvati s spoštovanjem in podrejanjem. 
Pogosto se na tej točki v glavah ljudi pojavi zid. Običajen argument 
je: »Poznam voditelje, ki so kruti in naravnost zlobni. Kako lahko 
trdiš, da so postavljeni od Boga?« Pri iskanju odgovora vzemimo 
najslabši možen scenarij, nekoga, kot je Hitler ali Stalin. Ta dva sta 
se izkazala za verjetno najhujša voditelja prejšnjega stoletja. Vsi se 
strinjamo, da je nekdo iz takšne kategorije tako krut in hudoben, 
kolikor se le da biti. Drži, kajne? 

Pogovorimo se o faraonu, vladarju Egipta. Tudi on vsekakor 
spada v isto kategorijo. Pod njegovim vodstvom je bil izraelski 
narod izpostavljen brutalni obravnavi. Ljudi je zasužnjil in 
osiromašil, telesno in duševno jih je zlorabljal, in če to ni bilo dovolj, 



PO D KRITJEM  

100 
 

jih je hladnokrvno pobil. Bil je kljubovalen in aroganten, brez 
spoštovanja do človeškega življenja ali Gospoda. Od kod je prišla 
njegova avtoriteta? Kako je Božje ljudstvo končalo pod njegovo 
oblastjo? Je bilo po nesreči? 

V Svetem pismu beremo, da je Bog po Mojzesu rekel faraonu: 
»Toda ohranil sem te pri življenju.« (Druga Mojzesova knjiga 9,16) 
Pavel isto stvar potrjuje v svojem pismu Rimljanom (9,17). Iz obeh 
vrstic razberemo, da stvar drži in ne gre za napačno razlago, saj je 
ugotovljeno s pričevanjem dveh prič (Evangelij po Janezu 8,17). Ni 
dvoma, da je bil Bog in ne hudič tisti, ki je dvignil in postavil 
faraona na njegov položaj avtoritete. Z drugimi besedami, Bog je 
faraonu podelil oblast nad Abrahamovimi potomci. To se povsem 
ujema s predpostavko, da so »obstoječe avtoritete postavljene 
od Boga«. 

Pogovorimo se o tem, kako so se znašli pod avtoriteto tega 
hudobnega voditelja. Bog se je prikazal Abrahamu, ko je bil star 
petinsedemdeset let, in mu rekel, da bo iz njega naredil velik narod, 
če ga bo ubogal. Abraham je ubogal in njegova poslušnost je bila 
Bogu tako všeč, da je bil imenovan kar »oče vere« (Pismo 
Rimljanom 4,11–12). V odgovor na Abrahamovo poslušnost je Bog 
sklenil zavezo z njim. Med sklepanjem te zaveze je Gospod rekel: 
»Vedi, da bodo tvoji potomci priseljenci v deželi, ki ne bo njihova, 
spravili jih bodo v sužnost in jih stiskali štiristo let.« (Prva Mojzesova 
knjiga 15,13) 

V nekaterih prevodih je namesto besede stiskali uporabljen izraz 
zlorabljali. Kako težko prebavljiva izjava! Kot oče štirih sinov ne bi 
bil posebej navdušen, če bi mi kdo kaj takega napovedal glede mojih 
otrok, vnukov ali pravnukov. To ne bi imenoval izgrajevalna ali 
tolažilna preroška beseda. Razmislite. Živimo v prvem stoletju 
novega tisočletja. Napovedana obravnava bi zadevala vse moje 
potomce do leta 2400 po Kristusu! Zlahka bi bil v skušnjavi, da si 
mislim: Ali je to obljuba in blagoslov v zameno za mojo poslušnost?  Še 
bolj zanimivo je, da je ta napoved prišla še pred spočetjem Izaka. 



 ALI BO G VE, K DO  JE N A ČELU?  

101 
 

JE BILO  K RIVO  N JIHO VO  SLABO  RAVN AN JE? 
 
Nekateri bi morda pomislili: »Gospod je to že vnaprej povedal 

Abrahamu, ker je vedel, da bodo njegovi potomci neposlušni in 
bodo tako prišli pod faraonovo oblast kot kazen za svoje slabo 
ravnanje, vendar Bog zanje nikoli ne bi načrtoval česa takega!« 
Raziščimo stvar in ugotovimo, ali ta utemeljitev drži. 

V iskanju odgovora moramo najprej preveriti, kako so prišli 
pod faraonovo oblast. Abrahamov sin Izak je bil bogaboječ človek, 
ki je živel življenje poslušnosti in svetosti. On in njegova žena 
Rebeka sta imela dva sinova: starejšega Ezava in mlajšega Jakoba. V 
marsičem sta si bila zelo različna. Bog je razodel svoje namere še 
pred njunim rojstvom z besedami: »Jakoba sem ljubil, Ezava pa 
sovražil.« (Pismo Rimljanom 9,13) 

Čeprav je Jakob na začetku ravnal nekoliko izprijeno, je v 
Penuelu doživel radikalno soočenje z Bogom (Prva Mojzesova 
knjiga 32). Srečanje je v njegovo življenje prineslo Božjo zavezo 
blagoslova in njegovo ime se je spremenilo iz Jakoba v Izrael, kar 
pomeni »knez z Bogom«. Po tem dogodku smo v njegovem 
življenjskem slogu priča močni predanosti. Ukazal je svoji družini, 
naj se znebijo malikov in ostanejo čisti pred Bogom. Posledično je 
strah Božji padel na nevernike, mimo katerih je potovala njegova 
družina (Prva Mojzesova knjiga 35). 

Izrael je imel dvanajst sinov. Enajstega, Jožefa, so starejši bratje 
prezirali, ker mu je bil oče naklonjen. Bog je Jožefu dal dvoje sanj, v 
katerih mu je preroško pokazal, da bo postal pomemben vodja, 
njegovi bratje pa mu bodo služili. Sanje so brate tako vznemirile, da 
so našli način, kako se ga znebiti, in ta načrt tudi izpeljali s tem, da 
so Jožefa prodali kot sužnja v Egipt. 

Tudi v času skrajne osamljenosti in razočaranja je Jožef v Egiptu 
ostal zvest Gospodu. Po desetih letih služenja enemu od faraonovih 
častnikov je bil po krivem obtožen posilstva gospodarjeve žene. Več 
kot dve leti je presedel v ječi, vendar je ostal neomajen in zvest. 



PO D KRITJEM  

102 
 

Gospod ga je uporabil, da je razložil sanje dveh faraonovih 
služabnikov, ki sta bila prav tako v ječi. Eden je bil usmrčen, drugi 
pa se je vrnil na prvotni položaj. Kljub temu se Jožefa ni spomnil, 
čeprav ga je ta prosil. Jožef je vseeno ostal zvest. 

Pozneje, ko so faraona mučile sanje, mu je omenjeni služabnik 
pripovedoval o Jožefu. Jožef je bil poklican iz ječe, da bi razložil 
faraonove sanje. Sanje so prinašale opozorilo na hudo lakoto, ki bo 
sledila sedemletnemu obilju. Bog je Jožefu dal modrost, da faraonu 
predlaga nabiranje zalog v letih obilja. Faraon je bil tako osupel nad 
njegovo modrostjo, da ga je v hipu povzdignil na položaj drugega v 
Egiptu, takoj za faraonom. 

Jožefov pobožni oče Izrael je bil doma, ne da bi vedel, kaj se bo 
zgodilo. Bog mu tega ni razodel. To je bila pot, po kateri naj bi se vsi 
Abrahamovi potomci preselili v Egipt. Dve leti po začetku lakote je 
Izrael poslal svoje sinove v Egipt, da bi nakupili žita. Brez tega bi 
pomrli. Egipt je bil edini kraj, kjer so imeli živež, saj je bil 
pripravljen na lakoto in opremljen z Gospodovo modrostjo. Bog je 
povečal bogastvo tega naroda kot posledica razodetja, ki je prišlo po 
Jožefu. Pripravljal je Egipt, da postane najmočnejši in najvplivnejši 
narod od vseh. Tudi to se je zgodilo z določenim namenom. 

Ko so Izraelovi sinovi prispeli v Egipt, so stopili pred Jožefa, 
vendar ga niso prepoznali. Ni čudno. Kdo bi pričakoval sužnja na 
prestolu? Jožef pa jih je prepoznal – morda jih je celo pričakoval –, 
vendar je svojo identiteto skrival. Blagoslovil jih je z brezplačnim 
žitom, vendar je skoval načrt, kako zadržati enega od bratov, da si 
zagotovi njihovo vrnitev. Ko so njihove zaloge pošle, so se vsi 
Izraelovi sinovi vrnili v Egipt. Ko so bili zbrani, se jim je Jožef 
dal spoznati. 

Ko so izvedeli, kdo je, so se prestrašili. Jožef bi se lahko 
maščeval, ker so ga izdali. Namesto tega jih je tolažil: 

 
»Jaz sem Jožef, vaš brat, ki ste ga prodali v Egipt. Toda zdaj se nikar 

ne žalostite in si ne očitajte, da ste me prodali sem! Kajti Bog me je poslal 



ALI BO G VE, K DO  JE N A ČELU? 

103 

pred vami, da vas ohrani pri življenju. Že dve leti vlada lakota v notranjosti 
dežele in bo še pet let, ko ne bodo ne orali ne želi. Zato me je Bog poslal 
pred vami, da vam zagotovi ostanek v deželi, da vas ohrani pri življenju za 
veliko rešitev. Tako me torej niste vi poslali sem, temveč Bog.« (Prva 
Mojzesova knjiga 45,5–8, poudarki dodani) 

Glede na njegov odgovor se morda sprašujete, ali je v Egiptu 
preživel toliko časa, da se je njegov pogled nekoliko zameglil. 
Morda je pozabil na leta bolečine, izdaje in osamljenosti. 
Navsezadnje, kako bi mu ljubeči Bog lahko namenil iti skozi toliko 
trpljenja? Kako je lahko dopustil, da je najbolj zvest in poslušen od 
Izraelovih sinov moral več kot dvanajst let prenašati stiske 
suženjstva in celo samotne ječe, ko pa je bil brez krivde? Ali je Jožef 
dejansko verjel, da Bog tega ne samo dopustil, ampak je to 
pravzaprav načrtoval? 

Ne pozabite, da je iz ust dveh prič vsaka beseda potrjena. 
Prisluhnite, kaj je psalmist zapisal leta pozneje: 

Priklical je lakoto v deželo, zlomil je vsako steblo za kruh. 
Poslal je moža pred njimi, za sužnja je bil prodan Jožef.  
Z verigo so mučili njegove noge, 
v železo je prišla njegova duša 
do časa, ko je prišla njegova beseda, 
ko ga je prečiščeval Gospodov izrek. (Psalm 105,16–19) 

Uau, Jožefova ocena ni bila plod njegove domišljije! Oglejmo si 
podrobneje celoten odlomek. Prvič, Bog je bil tisti, ki je načrtoval 
lakoto, ne hudič ali okoliščine. Drugič, kot je rekel Jožef, ga je Bog 
poslal pred njegovo družino. »Poslan od Boga« ne more pomeniti, 
da ga je tja pripeljal kdo drug. Jožef se ni sprenevedal, govoril je po 
Božjem Duhu. Tretjič, trpljenje je bilo za Jožefa preizkus ali proces 
očiščevanja. Nazadnje je bil ranjen z verigami in vklenjen v železo. 
Takrat so bile ječe veliko, veliko hujše od naših današnjih zaporov. 



PO D KRITJEM  

104 
 

Jožef pa je bil najpobožnejši sin! Ali to pomeni, da so lahko dobri 
ljudje deležni krute obravnave s strani avtoritete in da to ni 
naključje ali hudičev načrt? Ali mislite, da so lahko takšne okoliščine 
dejansko Božji načrt ali njegov način oskrbe? 

 
VELIK A REŠITEV? 

 
Nadaljujmo z odgovori na ta pomembna vprašanja. Še enkrat si 

oglejte Jožefove besede. Ne pozabite, da je govoril pod božanskim 
navdihom: »Zato me je Bog poslal pred vami, da vam zagotovi 
ostanek v deželi, da vas ohrani pri življenju za veliko rešitev. Tako 
me torej niste vi poslali sem, temveč Bog.« (Prva Mojzesova knjiga 
45,7–8) 

Velika rešitev! Čakajte malo. Ni bila neposlušnost Abrahamovih 
potomcev tista, ki jih je pripeljala pod vladavino faraona, ampak 
Božji načrt. Za povrh je Bog vnaprej vedel, da bo kmalu po Jožefovi 
smrti zavladal drug faraon in z Izraelom ravnal okrutno (Druga 
Mojzesova knjiga 1,8–14). Bog je Abrahamu že pred leti razodel, da 
bodo v stiski štiristo let. To je bila torej Gospodova velika rešitev? 
Kako bi se to lahko štelo za rešitev, ko so bili izpostavljeni tako hudi 
stiski? 

Nekateri se morda sprašujejo: »Zakaj Bog modrosti, kako 
preživeti sedemletno lakoto, ni dal Abrahamovim potomcem, ne pa 
Egiptu? Potem bi se lahko Jožef izognil vsemu trpljenju.« Razlog je 
jasen: Bog jih je hotel pod faraonom. Načrtoval je to. Morda boste 
rekli: »Toda faraon je bil kot starodobni Hitler. Ubil jih je na tisoče in 
Božje ljudstvo izpostavil hudi stiski.« Res je, vendar se moramo 
spomniti, da Božja prednostna naloga ni, da bi uživali v udobju in 
užitkih tega sveta – njegova prednostna naloga je odrešitev! 

Prisluhnite Božji modrosti, ko je govoril faraonu: »Toda ohranil 
sem te pri življenju, da ti pokažem svojo moč in da se moje ime 
razglasi po vsej zemlji.« (Druga Mojzesova knjiga 9,16) 

Pred tem so poznali Gospoda Boga samo Abraham, Izak, Jakob 



ALI BO G VE, K DO  JE N A ČELU? 

105 

in njihovi potomci. Preostali svet ni poznal Abrahamovega, 
Izakovega in Jakobovega Boga. Ko je Mojzes stopil pred faraona in 
mu v Gospodovem imenu zapovedal, naj izpusti Izraela, je faraon 
odgovoril: »Kdo je Gospod, da bi moral poslušati njegov glas in 
odpustiti Izraela? Ne poznam Gospoda in tudi ne odpustim 
Izraela.« (Druga Mojzesova knjiga 5,2) Faraon in ves Egipt niso 
poznali Boga. Ko pa je Bog naredil znamenja, da bi osvobodil svoje 
ljudstvo, se je to spremenilo. 

Po nekaj nadlogah so nekateri Egipčani prisluhnili Božji besedi. 
Preden je prišla toča, je zapisano: »Tisti izmed faraonovih 
služabnikov, ki so se bali Gospodove besede, so spravili hlapce in 
živino v hiše na varno.« (Druga Mojzesova knjiga 9,20) Kmalu 
zatem so sami prosili faraona: »Odpusti može, da bodo služili 
Gospodu!« (Druga Mojzesova knjiga 10,7) Celo egiptovski čarovniki 
so rekli svojemu vladarju: »To je prst Božji!« (Druga Mojzesova 
knjiga 8,15) 

Njihovo novo spoznanje o Bogu Jahveju je postalo očitno, saj 
beremo: »Mož Mojzes je bil velik v egiptovski deželi, v očeh 
faraonovih služabnikov in v očeh ljudstva.« (Druga Mojzesova 
knjiga 11,3) Globoko so spoštovali Božjega moža, saj so takrat že 
vedeli, kdo je Gospod. In beremo, da so Abrahamovi potomci dobili 
vse, kar so zahtevali od egiptovskega ljudstva, kot so predmeti iz 
srebra, zlata in oblačila (Druga Mojzesova knjiga 12,35–36). Celo 
faraon je nazadnje rekel: »Gospod je pravičen, jaz pa in moje 
ljudstvo smo krivi.« (Druga Mojzesova knjiga 9,27) Končno je ves 
Egipt vedel, kdo je živi Bog. 

VSA ZEMLJA JE SPO ZN ALA 

Ne samo Egipt, tudi vsa zemlja je spoznala, da je Bog Jahve 
resnični in živi Bog. To spoznanje je bilo neposreden rezultat tega, 
da je ponižal najmočnejše ljudstvo na zemlji. Bog je prek Jožefa dal 
temu ljudstvu modrost, kar jih je naredilo najmočnejše – a le da bi 
jih pozneje premagali izraelski sužnji. Poraz je na opazujoči svet 



PO D KRITJEM  

106 
 

imel veliko globlji učinek, kot če bi sužnji premagali revno in šibko 
ali celo povprečno ljudstvo. Bog je na vso zemljo naredil takšen vtis, 
da so se ga po letih Izraelovega tavanja po puščavi narodi še vedno 
bali in trepetali pred Izraelom. 

Učinki so bili vidni celo generacijo pozneje. Jozue, Mojzesov 
naslednik, je poslal dva ogleduha k mogočnemu ljudstvu, ki je 
prebivalo v Jerihu. Moški so srečali vlačugo Rahabo, ki jim 
je povedala: 

 

»Vem, da vam je Gospod dal deželo. Tudi nas je popadel strah pred 
vami in zaradi vas trepetajo vsi prebivalci dežele. Slišali smo namreč, kako 

je Gospod pred vami posušil vode Trstičnega morja, ko ste šli iz Egipta … 
To smo slišali, in upadlo je naše srce, in ni več duha v nikomer zaradi vas. 
Resnično, Gospod, vaš Bog, je Bog zgoraj v nebesih in spodaj na zemlji. (Jozue 
2,9–11, poudarek dodan) 

 

Izjavila je, da je Gospod Bog in da »vsi prebivalci« dežele 
trepetajo. Gospodovo ime je bilo znano po vsej zemlji! To spoznanje 
ni služilo samo za Božjo slavo, ampak tudi za odrešitev ljudi. Prvi 
sadovi so se pokazali, ko sta bili rešeni tuja prostitutka in vsa njena 
družina. Še pomenljivejše pa je dejstvo, da je bila praprababica 
kralja Davida in je celo v rodovniku Jezusa Kristusa. To se ne bi 
zgodilo, če Bog s ponižanjem faraona ne bi po vsej zemlji oznanil 
svojega imena. 

Tudi nekaj sto let po izhodu iz Egipta je med narodi še vedno 
opaziti strah Božji. V času Elija, duhovnika in sodnika nad Izraelom, 
so se ponovno spomnili Božjega imena zaradi tega, kar je storil 
faraonu. Izrael se je bojeval s Filistejci in že prvi dan utrpel izgubo. 
Naslednji dan so Izraelci prinesli skrinjo v vojni tabor. Zbrali so se 
in »ves Izrael je zavriskal z močnim vriskom, da je zemlja zadonela« 
(Prva Samuelova knjiga 4,5). Filistejci so slišali hrup in se med seboj 
spraševali, kaj bi to lahko pomenilo. Potem so ugotovili, da je v 
tabor Izraelovih sinov prispela Gospodova skrinja. Razmislite o 
njihovem odzivu: 



ALI BO G VE, K DO  JE N A ČELU? 

107 

Filistejci so se tedaj prestrašili, kajti rekli so: »Bog [v hebrejščini 
elohiym] je prišel v tabor.« Rekli so: »Gorje nam, kajti kaj takega se prej ni 
zgodilo! Gorje nam! Kdo nas bo rešil iz roke teh mogočnih bogov 
[elohiym]? To so tisti bogovi [elohiym], ki so udarili Egipt z vsakršnimi 
nadlogami v puščavi.« (Prva Samuelova knjiga 4,7–8) 

Hebrejska beseda, ki se uporablja za »bogove«, je elohiym. S to 
besedo je v Stari zavezi skoraj dva tisočkrat imenovan Gospod Bog, 
kateremu služimo. Samo v prvem poglavju Prve Mojzesove knjige je 
zapisana kar dvaintridesetkrat in poimenuje našega Boga in 
Stvarnika. Zato bi bil točnejši prevod »Bog«, na pa »bogovi«. Še 
stotine let pozneje so se celo Filistejci tresli, in čeprav mu niso 
služili, so vedeli, kdo je resnični in živi Bog. 

GLO BO Č IN A BO ŽJE MO DRO ST I 

Bog ni bil presenečen ob hudobiji tega voditelja. Faraon je 
zavladal: »Ni je namreč oblasti, ki ne bi bila od Boga. In te, ki so, so 
postavljene od Boga.« (Pismo Rimljanom 13,1) Vsak vodja, ki je 
skozi čas imel zakonito oblast, bodisi dober ali krut, je bil postavljen 
od Boga. Bil je postavljen z določenim razlogom, nikoli po naključju. 

Zdaj se lahko vprašate: »Kaj dobrega so prinesli vodje, kot je 
Stalin ali Hitler?« Dovolite, da odgovorim z besedami 
apostola Pavla: 

Bog se torej usmili, kogar se hoče, in zakrkne, kogar hoče … 
O globočina Božjega bogastva in modrosti in spoznanja!  
Kako nedoumljivi so njegovi sklepi in neizsledljiva njegova pota!  
Kdo je namreč spoznal Gospodov um? 
Ali kdo mu je bil za svetovalca? (Pismo Rimljanom 9,18; 11,33–34) 

Lahko počne stvari, ki jih nismo zmožni izslediti. Sprejeti 
moramo, da so stvari, ki se mu jih trenutno ne zdi primerno razkriti. 



PO D KRITJEM  

108 
 

Pavel ponovno opisuje njegovo modrost z besedami: »O človek, 
kdo si vendar ti, da bi se prerekal z Bogom? Bo mar lončenina rekla 
tistemu, ki jo je naredil: ›Zakaj si me naredil takšno?‹« (Pismo 
Rimljanom 9,20) Prisluhnite njegovim besedam: »Kdo si vendar ti?« 
Z drugimi besedami, ali ga imamo pravico navzkrižno zasliševati? 

Bog nam je pokazal svoje razloge, zakaj je dvignil faraona, da bi 
nam razodel vzorec ter ponudil vpogled in razumevanje, da bi 
lahko zaupali njegovi modrosti in dobroti. Vendar nam tega ne 
pokaže pri vseh voditeljih. Želi, da zaupamo njegovi modrosti 
in dobroti. 

V svoji modrosti nikoli ne dopušča trpljenja brez namena. 
Vedno ga lahko obrne v svoje odrešilne namene, tudi če v danem 
trenutku teh namenov nismo zmožni videti. A vendar so v večnosti 
razodeti. V svoji dobroti nikoli ne dopusti nečesa, kar bi nam s 
perspektive večnosti škodovalo. Lahko ugovarjate: »Toda prek 
pokvarjenih voditeljev je bila ljudem storjena škoda, velika škoda.« 
To velja v fizičnem smislu, vendar Bog upošteva duhovno pred 
fizičnim. Abelova smrt se je zdela brezplodna, vendar ni tako, ker 
njegova kri še vedno govori (Pismo Hebrejcem 11,4). Pokvarjeni 
voditelji so med inkvizicijo in preganjanjem, ki je sledilo, usmrtili na 
tisoče kristjanov, vendar njihova kri ni bila prelita zaman. Njihova 
kri še vedno govori. 

Imamo priložnosti, ko lahko v ponižnosti, poslušnosti in 
molitvi vplivamo na voditelje. Ko se bo Božje ljudstvo ponižalo, 
molilo in se odvrnilo od svojih hudobnih poti, bo Bog prisluhnil iz 
nebes in ozdravil njihovo deželo. Primer je vzpostavitev 
bogaboječega vodstva, ki je ponazorjena v knjigi Sodnikov. Nova 
zaveza pravi: »Predvsem te torej prosim: prosite, molite, posredujte 
in se zahvaljujte za vse ljudi, za kralje in za vse oblastnike, da bomo 
lahko živeli v vsej pobožnosti in vsem dostojanstvu, mirno in tiho. 
To je namreč dobro in po volji Bogu, našemu odrešeniku.« (Prvo 
pismo Timoteju 2,1–3) 

Naše molitve vplivajo na obstoječe vodstvo. Učinki so lahko 



ALI BO G VE, K DO  JE N A ČELU? 

109 

tako daljnosežni, da vplivajo na postavitev ali izbiro voditeljev. 
Vendar pa ob vsem tem obstajajo izjeme. Apostoli in sveti v zgodnji 
cerkvi so se pogosto soočali s strogimi in krutimi oblastmi, ki so jih 
preganjale. Niso trpeli zaradi brezbožnega življenjskega sloga ali 
pomanjkanja molitve, ti voditelji so v resnici igrali vlogo pri Božjih 
odrešilnih namenih. 

HERO D AGRIPA I. 

Oglejmo si enega od njih, Heroda Agripo I. Z imenom Herod je 
imenovanih več rimskih vladarjev v palestinski regiji pred 
Jezusovim rojstvom, med njegovim zemeljskim služenjem in po 
njegovem vstajenju. Herod Agripa I. je prišel na oblast leta 37 po 
Kristusu, po Jezusovem vstajenju. Na oblast se je zavihtel s 
premeteno taktiko. S svojim daljnovidnim umom je izkoristil vsa 
sredstva, ki so lahko prispevala k njegovemu napredovanju. 
Njegova prvenstvena politična poteza po umoru rimskega cesarja 
Kaligule je bila pomagati Klavdiju do prestola. Klavdij je nagradil 
njegovo premeteno politično potezo in potrdil Agripo na njegovem 
dotedanjem političnem položaju ter mu dodal še ozemlji Judeje in 
Samarije. Postal je vladar kraljestva, ki je bilo tako veliko kot 
kraljestvo njegovega dedka Heroda Velikega. 

Med svojo vladavino je bil Herod Agripa I. prisiljen v boju med 
judovstvom in krščansko sekto podpreti eno ali drugo stran. Brez 
obotavljanja je zavzel vlogo zagrenjenega preganjalca kristjanov. V 
Apostolskih delih beremo: »V tistem času se je kralj Herod namenil, 
da udari po nekaterih, ki so pripadali Cerkvi. Z mečem je dal 
usmrtiti Janezovega brata Jakoba. Ko je videl, da je to Judom všeč, je 
dal zgrabiti tudi Petra.« (12,1–3) Ta vladar je kruto ravnal z verniki, 
ker je to služilo njegovim političnim namenom, in si je tako pridobil 
naklonjenost Judov. Ubil je Jakoba, enega od Jezusovih treh 
najbližjih apostolov, in nameraval ubiti tudi Petra. 

Vprašati se moramo: »Od kod je prišla Agripova avtoriteta?« 



PO D KRITJEM  

110 
 

Čeprav se je zdelo, da so mu njegovi manevri pridobili moč, ni 
prišel na svoj položaj avtoritete brez Božje vednosti in pooblastitve. 

Peter, ki je zaradi Agripe sam trpel, je vernikom rekel: »Boga se 
bojte, kralja častite.« (Prvo Petrovo pismo 2,17; EKU) Kaj? Častite 
kralja, ki je umoril Jakoba? Zakaj bi Bog postavil tako krutega 
voditelja nad deželo, v kateri je prebivalo toliko njegovih otrok, in 
jim nato naročil, naj ga »častijo«? Del odgovora najdemo v 
nadaljevanju odlomka: »Peter je bil torej v ječi, Cerkev pa je zanj 
vztrajno molila k Bogu«. (Apostolska dela 12,5) Posledično je Bog 
poslal angela, ki je čudežno rešil Petra iz ječe in ga pripeljal na hišno 
molitveno srečanje. Če verniki ne bi častili kralja, ampak bi se uprli 
Božji zapovedi glede pooblaščene avtoritete, ne bi bili priča 
čudežnemu delovanju Božje roke. 

Agripovi načrti za usmrtitev Petra so propadli zaradi molitev in 
poslušnosti cerkve. Dogodek je vernike močno okrepil. Tako kot pri 
faraonu je Bog razodel svojo moč za odrešilne namene. Največje 
pričevanje o tem najdemo v samem Svetem pismu: »Božja beseda je 
pa rasla in se vedno bolj širila.« (Apostolska dela 12,24, EKU) 

Nenehne molitve svetih in njihova poslušnost avtoriteti so še 
izraziteje vplivale na potek dogodkov. Če nadaljujemo z branjem, 
ugotavljamo, da je Herod Agripa I. določil dan, v katerem je stopil 
pred ljudstvo, v kraljevski obleki sédel na svoj prestol in javno 
nagovoril občinstvo: »In ljudstvo je vzklikalo: ›Božji glas je to in ne 
človeški.‹ V hipu pa ga je udaril Gospodov angel, ker ni dal časti 
Bogu. Razjedli so ga črvi in izdihnil je.« (Apostolska dela 12,22–23) 

Prišla je sodba, vendar z Gospodovim mečem, ne skozi Božje 
ljudstvo. Kmalu se bomo naučili, da je Bog tisti, ki sodi avtoritete. 
Zapovedano nam je, da molimo za tiste, ki so na vodstvenih 
položajih, ter da spoštujemo in se podrejamo njihovi avtoriteti. Če je 
potrebna sodba, Bog pravi, naj ji naredimo prostor. 

To, kar sem napisal v tem poglavju, je res, tudi če je v nasprotju 
z učenjem ali prepričanjem v cerkvi. Imejmo odprto srce za Božjo 
modrost. Ne pozabite, Bog je za nas, ne proti nam. 



111 

DEVETO POGLAVJE 

K RALJA IMEJTE V Č ASTI 
Naučiti se moramo častiti – spoštovati, ceniti; obravnavati s spoštovanjem in 

podrejenostjo ter izpolnjevati ustrezne dolžnosti do tistih, ki so na oblasti. 

 
dločen opomin apostola Petra, ki je na kratko omenjen v 
prejšnjem poglavju, zahteva posebno pozornost, zlasti v 
današnjem času. Preden ga izločimo iz odlomka, ga 

preučimo v okviru predhodne izjave: »Ljubi, opominjam vas kot 
tujce in priseljence! Zdržite se mesenih poželenj, ki se bojujejo proti 
duši. Lepo živite med pogani, tako da bodo, čeprav vas zdaj 
obrekujejo kot hudodelce, sprevideli vaša dobra dela in slavili Boga 
na dan obiskanja.« (Prvo Petrovo pismo 2,11–12) Kmalu bomo 
odkrili, da je podrejenost avtoriteti lep način življenja, o katerem 
govori. Boj, ki ga omenja, je vojna med uporniško željo po 
neupoštevanju avtoritete in poslušnostjo. Vendar pa prepogosto 
mislimo ravno nasprotno, željo po neposlušnosti obravnavamo kot 
svojega zaveznika, podrejenost pa kot svojega sovražnika. Takšen 
pogled ne bi mogel biti dlje od resnice. 

Nikakor ne smemo pozabiti, kaj je napisal Peter, kajti tudi ko se 
podredimo in ubogamo, nas lahko še vedno obtožujejo, da 
»ravnamo narobe«. Bil sem priča argumentaciji nekaterih: »Kaj
dobrega to prinaša? Predajam se, a me še vedno krivijo za stvari, ki
jih nisem naredil narobe.« Takšni ljudje so izpred oči izgubili

O 



PO D KRITJEM 

 

112 
 

dejstvo, da je njihova poslušnost namenjena Gospodu in da njihovo 
plačilo prihaja od njega. Angleški prevod Svetega pisma The 
Message zelo lepo poudarja to točko: 

 

Služabniki [zaposleni, člani cerkve, civilni prebivalci itn.] spoštljivo 
ubogajte svoje zemeljske gospodarje [delodajalce, cerkvene voditelje, 
civilne oblasti itn.], vendar vedno z mislijo na to, da ubogate pravega 
Gospodarja, Kristusa. Ne delajte samo tega, kar morate delati, da preživite, 
ampak delajte z iskrenostjo, kot Kristusovi služabniki, ki delajo to, kar od 
njih Bog pričakuje. Delajte z nasmehom na obrazu in vedno imejte v mislih, 
da ne glede na to, kdo daje ukaze, v resnici služite Bogu. Dobro opravljeno 
delo vam bo prineslo dobro plačilo od Gospodarja, ne glede na to, ali ste 
sužnji ali svobodni. (Pismo Efežanom 6,5–8, prosti prevod po zgledu 
angleškega prevoda The Message) 

 
Vrnimo se k Petrovemu opominu: »Zaradi Gospoda se 

podredite vsaki človeški ustanovi, bodisi kralju kot najvišjemu 
bodisi oblastnikom kot tistim, ki so od njega poslani zato, da 
kaznujejo hudodelce in dajo priznanje tistim, ki delajo dobro.« (Prvo 
Petrovo pismo 2,13–14) Sveti Duh nas prek Petra spodbuja, enako 
kot to počne prek Pavla, naj se podredimo vsaki vodstveni 
avtoriteti. Ne pozabite, da je bil kralj, o katerem govori, zelo krut in 
verniki so pod njegovo vladavino trpeli grenko preganjanje. Tako 
kot Pavel nas je tudi Peter spodbujal, naj prepoznamo Božjo 
avtoriteto, ki je zaupana človeku, in ne človeka kot takega. Če ne bi 
razumel in prepoznal Božje avtoritete na položaju kralja, se nikoli ne 
bi mogel podrediti osebi Heroda Agripe I. Težko se je podrediti 
pooblaščeni avtoriteti, če se še nismo srečali z Božjo avtoriteto. Če 
nismo sposobni videti resnične avtoritete, potem bolj ko se trudimo 
ubogati, težje postaja. 

Peter nas je opozarjal, ker je vedel, da nepodrejenost dejansko 
speljuje vodo na mlin antikrista in protikrščanskih duhov. Ta se bo 
namreč »uprl in se povzdignil nad vse, kar se imenuje Bog« (Drugo 



K RALJA IMEJTE V ČAST I 

113 

pismo Tesaloničanom 2,4), vključno z načini, metodami, delovanjem 
in pooblastili resničnega, živega Boga. Verniki se moramo vprašati: 
»Ali podpiramo ali omejujemo delovanje nepostavnosti?« Če ga
podpiramo, delujemo po načelih satana (upora) in ne Boga.

Peter je nadaljeval: »Vse spoštujte, brate ljubite, Boga se bojte, 
kralja častite.« (Prvo Petrovo pismo 2,17, EKU) Ni nas samo 
spodbujal, naj se podredimo, ampak naj častimo avtoritete. Grška 
beseda za »častite« je timao, kar pomeni »častiti, imeti v časti, 
spoštovati«. To je ista beseda, ki jo je Jezus uporabil, ko je rekel: 
»Častim svojega Očeta.« (Evangelij po Janezu 8,49)

Websterjev slovar (različica iz leta 1828) opredeljuje besedo čast 
kot »častiti, spoštovati; obravnavati s spoštovanjem in podrejenostjo 
ter izpolnjevati ustrezne dolžnosti do«. Naj ponovim: kralj, na 
katerega se je skliceval Peter, je bil tisti, ki je preganjal vernike 
svojega časa! Ni mogoče, da je govoril o tem kralju kot 
posamezniku; spodbujal nas je, naj ga častimo kot avtoriteto, 
pooblaščeno od Boga. 

SRC E PARAJO Č  RAZGO VO R 

Pred kratkim sem opravil razgovor v živo v pogovorni radijski 
oddaji priljubljene krščanske postaje v večjem mestu na jugu ZDA. 
Z voditeljem sva se pogovarjala o eni od mojih knjig. Deset minut 
po začetku razgovora si je napovedovalec vzel odmor. V tem času 
sem potihoma slišal nekaj oglasov in poročil, saj med odmorom 
dejansko nisem bil v etru. 

Mojo pozornost je pritegnilo, ko sem zaslišal poročevalca, ki je 
poročal o vremenu v celi državi. Občinstvu, ki je lahko štelo na sto 
tisoče ljudi, je povedal, kako je bilo v eni od severnih držav tako 
hladno, da so ustnice guvernerja te države zmrznile. Imenoval je 
guvernerja in poročal, da so njegove ustnice tako zamrznjene, da jih 
ne bo mogel odpreti in reči kaj neumnega, kot običajno. 

Bil sem pretresen. Nisem mogel verjeti, kar sem pravkar slišal. 



PO D KRITJEM 

 

114 
 

V mislih sem premleval: Ali je to krščanska postaja? Zagotovo ne. 
Potem sem pomislil, če je to krščanska postaja, je morda ta vremenska 
napoved sposojena iz vira Associated Press. Tudi potem ko se je 
sogovornik vrnil, se nisem mogel otresti besed, ki sem jih slišal. 

Ko sva bila spet v etru, je zastavil ohlapno vprašanje, na 
katerega sem odgovoril z besedami, kako pomembno je imeti Božje 
srce pri vsem, kar počnemo. Še vedno sem bil vznemirjen zaradi 
tega, kar sem slišal, in sem nadaljeval: »Dober primer bi bilo to, kar 
sem slišal med odmorom.« Nato sem vprašal: »Ali je to krščanska 
postaja?« 

Odgovoril je: »Da.« 
»No, morda je ravno tisti del prihajal iz posvetnega vira, kajti 

kdor koli je to povedal, pri tem, kar je bilo rečeno pred nekaj 
minutami, ni imel Božjega srca.« 

Vprašal je: »Kaj mislite s tem?« 
Odgovoril sem: »Poročilo, ki omenja zamrznitev 

guvernerjevih ustnic.« 
Sogovornik je ogorčeno odgovoril: »To sem bil jaz.« 
Rekel sem: »Sveto pismo pravi, da se moramo bati Boga ter 

častiti kralja in tiste, ki imajo avtoriteto.« 
Odzval se je z nekoliko odločnejšim glasom: »Da, ampak z malo 

humorja ni nič narobe.« 
Hitro sem dodal: »Ne na račun tega, kar nam Bog pravi, naj 

spoštujemo. Apostol Pavel je rekel: ›Voditelja svojega ljudstva ne 
boš sramotil.‹« (Apostolska dela 23,5) 

Razgovor v živo je zaključil prej, kot je bilo načrtovano, z 
besedami: »No, z Johnom se ne strinjava glede čisto vsega.« 

Prekinil sem s strtim srcem. Ali je to čast in spoštovanje 
guvernerja? Priznam, da se človek, ki ga je omenil, ni vedno odzival 
na način, ki bi si zaslužil spoštovanje, vendar opravlja funkcijo 
guvernerja. Kot kristjani moramo spoštovati ta položaj avtoritete. 
Na koliko vernikov je vplival ta nespoštljiv humor? Nič čudnega, da 
smo v družbi na toliko področjih izgubili spoštovanje. 



K RALJA IMEJTE V ČAST I 

115 

To je daleč od vedênja zgodnje preganjane cerkve. Spoštovali so 
avtoriteto. Ko se tako obnašamo in govorimo na ta način, 
povečujemo moč nepostavnosti, ki je na delu dandanes. Sveto pismo 
pa nam pravi: »Skrivnost nepostavnosti je namreč že na delu; treba 
je samo, da se umakne on, ki zadržuje.« (Drugo pismo 
Tesaloničanom 2,7). Takšno vedênje se bojuje proti moči Svetega 
Duha, ki zadržuje. To je satanovo načelo! 

ST RAH GO SPO DO V PRIN AŠA Č AST 

Vrnimo se k Petrovim besedam: »Boga se bojte. kralja častite.« 
Tisti, ki se bojijo Boga, so tisti, ki imajo vedno pred svojimi očmi 
visočino in vzvišenost Gospoda slave. Srečali so se z njegovo 
daljnosežno avtoriteto in se pustili prevzeti z njo. Cenijo, kar on 
ceni, in sovražijo, kar on sovraži. V njihovo življenje sta trdno 
usidrana spoštljiv strah in spoštovanje do vseh voditeljev, ker jih je 
Bog pooblastil s svojo avtoriteto. 

Ko ne spoštujemo avtoritet, to pričuje o pomanjkanju Duha 
strahu Gospodovega. Spomnite se Izaijevega opisa Jezusa: 

Na njem bo počival duh Gospodov:  
duh modrosti in razumnosti, duh svéta in moči,  
duh spoznanja in strahu Gospodovega.  
Strah Gospodov mu je všeč. 
Ne sodi po videzu svojih oči, 
ne odloča po sluhu svojih ušes. (Izaija 11,2–3; EKU, poudarek dodan) 

Strah Gospodov je Jezusu všeč. To mu je pomagalo, da ni sodil 
po naravnem videzu ali sluhu. Radijski voditelj je s svojim sadom 
pokazal, da ni bil seznanjen s strahom Gospodovim, kakor se ta 
nanaša na pooblaščene avtoritete. Ker guvernerjevo vedênje ni bilo 
častno, ga je radijski voditelj presojal po tem, kar so slišala njegova 
ušesa in videle njegove oči, in ob upoštevanju teh standardov bi 



PO D KRITJEM 

 

116 
 

njegovo presojo morda označili kot točno. Če pa bi gledali skozi oči 
strahu Gospodovega, bi zaznali pooblaščeno avtoriteto nad 
življenjem guvernerja. Blatenje državne oblasti ni nikdar 
dejanje pobožnosti. 

Janez Krstnik je imel opraviti z vedênjem človeka z avtoriteto 
po imenu Herod, a njegov pristop je bil precej drugačen od pristopa 
vpraševalca na radiu. Najprej je Janez rekel Herodu: »Ni ti je 
dovoljeno imeti [šlo je za ženo njegovega brata].« (Evangelij po 
Mateju 14,4) Spregovoril je neposredno grehu, ni pa govoril 
nespoštljivo o tem človeku. Drugič, s Herodom se je pogovarjal s 
svojega položaja avtoritete, bil je Božji prerok. Nazadnje, Janez ni 
stresal nespodobnih šal o kralju. 

Edina pobožna oseba, ki jo boste našli v Svetem pismu, ki se je 
norčevala na račun oseb na vodstvenem položaju, je Elija (Prva 
knjiga kraljev 18,27). Norčeval se je na račun Báalovih in Ašerinih 
prerokov in malikov, ki so jih predstavljali. Ti možje, ki niso imeli 
nobene resnične avtoritete, temveč ponarejeno, so mnoge Izraelce 
popeljali v temo. Njihovega položaja ni določil Bog. Niso bili vredni 
časti ali podrejenosti. Ljudem, ki vodijo okultne organizacije, se ni 
za podrejati ali jih ubogati. Vendar jih ne smemo jemati zlahka, kajti 
celo »nadangel Mihael, ko se je pravdal s hudičem in prepiral za 
Mojzesovo truplo, hudiča ni upal tožiti s preklinjanjem, ampak je 
rekel: ›Gospod naj te kaznuje!‹ Ti pa preklinjajo tisto, česar ne 
poznajo, in se pogubljajo v tem, kar kakor brezumne živali znajo po 
naravi.« (Juda 1,9–10) Božji Duh je bil nad Elijem, da je govoril tako, 
kot je govoril. V našem primeru pa je najbolj nespametna stvar, da 
se lahkomiselno norčujemo iz kakršne koli oblike vodstva, četudi 
prihaja s področja teme. 

Da se vrnemo k pravi avtoriteti; težko je spoštovati in ubogati 
avtoriteto, če je ne vidimo z očmi, razsvetljenimi s strahom 
Gospodovim. Toda prisluhnite, kaj pravi Sveto pismo: »… da jih 
[Bog] kaznuje, zlasti tiste, ki tekajo za mesom v želji po skrunjenju in 
prezirajo gospostvo. Ti predrzni svojeglavci niti pred veličastvi ne 



K RALJA IMEJTE V ČAST I 

117 

trepečejo, ampak jih sramotijo.« (Drugo Petrovo pismo 2,10) 
Resnično streznjujoče je, da sta Peter in Juda govorila o ljudeh v 
cerkvenih okoljih (Juda 1,12; Drugo Petrovo pismo 2,13–15). 

Na začetku te knjige sem opozoril, da bo vsebino nekaterim 
težko sprejeti, ker prepogosto gledamo na Božje kraljestvo z 
demokratično miselnostjo. Zato nam je zapovedano, da se 
prenavljamo v duhu svojega uma (Pismo Efežanom 4,23). Če bi bila 
miselnost radijskega voditelja osamljen primer, je verjetno sploh ne 
bi omenjal, a takšna miselnost je razširjena po cerkvi. To sem odkril 
v času predsedovanja Billa Clintona. 

DVE N APAK I N IK O LI N E VZPO ST AVIT A PRAVIC E 

Ko je bil leta 1992 izvoljen predsednik Clinton, sem bil tri dni v 
depresiji, dokler ni Bog opravil z mano. Brez dvoma mi je pokazal, 
da nihče ne pride na oblast brez njegove vednosti, in tisti, ki imajo 
avtoriteto, nosijo njegovo pooblastilo. Ko mi je bilo to pokazano, 
sem se začel osredotočati na avtoriteto tega človeka, ne na njegovo 
osebno življenje. Ko sem to storil, sem v svojem srcu odkril pristno 
ljubezen do tega vodje in strastno željo, da bi bil odrešen in 
zakorakal v resnici. 

Verjamem, da je imel Janez Krstnik enako držo do Heroda. 
Čeprav je govoril strogo, je gotovo na tega pokvarjenega voditelja 
gledal skozi Božje srce. Zato je Jeremija jokal nad tistimi, ki jih je 
tako ostro karal. Obstajajo ljudje, ki govorijo legalistično in katerih 
srca so polna sovraštva, obstajajo pa tudi tisti, ki besede korekcije od 
Gospoda prinašajo s srcem, polnim gorečega sočutja. 

Kar razjezi Gospoda, so tisti, ki »iščejo napake« s samopravično 
in obsojajočo držo. Temu sem bil priča v številnih cerkvah, ko je bilo 
govora o predsedniku Clintonu. Preden nadaljujem, naj ponovim, 
da na nobenih volitvah nisem glasoval za predsednika Clintona in 
sem pretresen nad tem, kaj je njegovo ravnanje prineslo v to državo. 

Med mojimi potovanji leta 1992 so me verniki pogosto 



PO D KRITJEM 

 

118 
 

spodbujali, naj na televiziji gledam določenega 
ultrakonzervativnega človeka. Zdelo se je, da ima veliko povedati o 
liberalnih voditeljih našega naroda, zlasti o predsedniku in njegovi 
ženi. S takšnimi pripombami sem se tedensko srečeval v različnih 
krajih. Ti goreči ljudje so govorili: »Tega človeka moraš slišati. 
Razkriva, kaj se dogaja v Washingtonu.« Ker sem jim zaupal, sem 
pomislil, moram ujeti njegovo oddajo in slišati, kaj ima povedati. 
Televizije ne gledam pogosto, tako da je minilo skoraj devet 
mesecev, preden sem končno naletel na tega človeka. 

Ko sem se v Kaliforniji po srečanju vrnil v svojo hotelsko sobo, 
sem prižgal televizijo in tam je bil. Bil je zelo duhovit in imel je 
pisano kravato. Nato se je lotil predsednika Clintona. Takrat me je 
prešinilo: To je človek, o katerem so mi vsi pripovedovali. Bil sem 
navdušen, da bom končno slišal to slavno osebo. Usedel sem se, 
pripravljen, da si ogledam in slišim, kaj ima povedati. 

Dvajset minut sem poslušal, kako je udarjal po predsedniku in 
iz njega naredil bedaka. Šale so bile smešne, besede duhovite, a ves 
čas sem imel slab občutek v želodcu. Pomislil sem: Kaj je narobe? 
Vse, kar pravi, drži. Zajel je liberalni način razmišljanja našega 
predsednika.  Nato sem se vprašal: »Gospod, zakaj imam v srcu tako 
neprijeten občutek?« 

Sveti Duh je hipoma odgovoril: »Voditelja svojega ljudstva ne boš 
sramotil.« (Apostolska dela 23,5) 

Spomnil sem se še ene svetopisemske vrstice: »Predvsem te torej 
prosim: prosite, molite, posredujte in se zahvaljujte za vse ljudi, za kralje 
in za vse oblastnike, da bomo lahko živeli v vsej pobožnosti in vsem 
dostojanstvu, mirno in tiho. To je namreč dobro in po volji Bogu, našemu 
odrešeniku.« (Prvo pismo Timoteju 2,1–3) Zadelo me je kot strela z 
jasnega. Bog nam je naročil, naj spoštujemo, molimo, posredujemo 
in se zahvaljujemo za tiste, ki imajo avtoriteto. Prav tako nam je 
zapovedal, naj ne govorimo proti njim. Ni nam naročil, naj 
udarjamo po njih, jih kritiziramo, se z njimi prepiramo ali se 
norčujemo iz njih. Čeprav je imel televizijski komentator v večini 



K RALJA IMEJTE V ČAST I 

119 

stvari vsebinsko prav, dve napaki nikoli ne vzpostavita pravice! 
Nisem bil tako jezen na tega človeka, kot sem bil na vernike, ki 

so bili tako navdušeni nad njegovim sporočilom. Kar se tiče tega 
komentatorja, sem ga imel za nekoga, ki ne zna bolje. Nisem pa 
mogel razumeti, kako lahko verniki oznanjajo njegovo sporočilo. 
Kako so lahko na ta način »častili kralja«? Bog nam je povedal, kaj bi 
morali početi kot kristjani: moliti, posredovati in se zahvaljevati. 
Pavel ni govoril samo o smrtni obsodbi, ki bo doletela tiste, ki hodijo 
v različnih oblikah nepostavnosti in »jih ne samo počenjajo, temveč 
tistim, ki jih delajo, celo pritrjujejo.« (Pismo Rimljanom 1,32) 

PO  K AT ERIH ZAK O N IH ŽIVIMO ? 

O svojem doživetju v tej hotelski sobi sem začel pridigati po 
vseh Združenih državah Amerike. Mnogi so ugledali luč in se 
pokesali, drugi so se zelo razjezili name. Trdili so, da se komentator 
zavzema za pravilno življenje in uporablja svobodo govora, ki jo 
zagotavlja naša vlada. To je res, vendar imamo zapovedi, ki imajo 
prednost pred temi stvarmi. Živimo po načelih demokracije ali po 
zakonih Božjega kraljestva? Ali bi morali, mi verniki, neobrzdano 
piti alkohol samo zato, ker to naša država dovoljuje? 

Imamo višji zakon. Neki nevernik v starem Rimu je o kristjanih, 
ki so bili del cerkve prvega stoletja, zapisal: »Svoje dni preživijo na 
zemlji, vendar so državljani nebes. Spoštujejo predpisane zakone, 
hkrati pa s svojim življenjem te zakone daleč presegajo.« (Pismo 
Diognetu, 5. poglavje) 

Kakšna je korist, če poslušamo klevetanje? Kakšen sad rodi? Ne 
bi bilo učinkoviteje, če bi svoj čas namesto za gledanje in širjenje 
sporočil takega človeka raje namenili zastopniški molitvi za 
voditelje naše države? Ali ni Bog rekel, da bo rezultat poslušnega 
ravnanja, »da bomo lahko živeli v vsej pobožnosti in vsem 
dostojanstvu, mirno in tiho«? 

Poznam služabnika, ki se je srečal s predsednikom Clintonom 



PO D KRITJEM 

 

120 
 

in mu rekel: »Vsak, ki z zakoni dovoljuje ubijanje nedolžnih otrok, 
bo trpel Božjo sodbo in gorel v peklu.« Ta služabnik ni ravnal nič 
drugače kot Janez Krstnik v situaciji s Herodom. Ta Božji glasnik je 
govoril iz srca pravične jeze in resnične ljubezni do nerojenih otrok 
in predsednika. Ob spoštovanju predsednikove avtoritete je ta 
služabnik govoril resnico. Ta človek se nikoli ne bi norčeval iz 
predsednika. Ko moški in ženske poslušajo televizijske oddaje, ki 
udarjajo po avtoritetah, izgubljajo Božje srce. Poslušanje klevetanja 
ne bo obrodilo večnega sadu. 

 
SRC E, K I SPO ŠT UJE AVT O RITET O  

 
Naše vedênje mora biti prežeto z držo srca, ki spoštuje 

avtoriteto, saj spoštujemo Gospodovo pooblastilo. Pavel 
nas opominja: 

 

 Oblastnikov se namreč ni treba bati, kadar delamo dobro, ampak 
kadar delamo húdo. Hočeš, da ne bi imel strahu pred oblastjo? Delaj 
dobro, pa boš imel od nje priznanje. Oblast je namreč Božja služabnica tebi 
v dobro. Če pa delaš húdo, se boj! Ne nósi namreč meča zastonj; Božja 
služabnica je, ki se maščuje zavoljo jeze nad tistim, ki počenja húdo. Zato se 
je treba pokoravati, in sicer ne samo zaradi jeze, marveč tudi zaradi vesti. 
Saj tudi davke plačujete zato, ker so tisti, ki jih izterjujejo, Božji izvrševalci. 
Dajte vsem, kar jim gre: davek, komur davek, pristojbino, komur 
pristojbina, strah, komur strah, čast, komur čast. (Pismo Rimljanom 13,3–7, 
poudarki dodani) 

 
Bog tiste, ki imajo avtoriteto, imenuje svoje »služabnike«, ki so 

vredni dolžne časti in spoštovanja. Ta strast gori v mojem srcu 
vsakič, ko vidim policista, gasilca, župana, svétnika, guvernerja, 
poslanca, sodnika, ministra ali kakršnega koli predstavnika ene od 
vej oblasti. Ko grem na občinski, državni ali zvezni urad, me 
preplavlja spoštovanje. So Božji služabniki, ki služijo njegovemu 



K RALJA IMEJTE V ČAST I 

121 

ljudstvu. Prejel sem nekaj kazni za prehitro vožnjo in vsakič, ko me 
je policist oglobil, sem odgovoril: »Gospod, naredil sem napako in 
rad bi se vam zahvalil za delo, ki ga opravljate, in vaše služenje 
našemu mestu. Odpustite mi, prosim, moj prekršek.« Morali bi 
videti njihove obraze. Nekoč se je policistovo vedenje povsem 
spremenilo. Najprej je bil strog, vendar se je omehčal, ko je videl 
moje spoštovanje do njegove avtoritete. V enem trenutku sem 
pomislil, da globe sploh ne bo napisal, čeprav to ni bil moj namen. 

Imam prijatelja, ki je pastor v državi, kjer je bil na oblasti 
guverner, ki ga je omenjal vpraševalec »krščanske« radijske postaje. 
Prisluhnite njegovemu pričevanju. Nekoč je molil za svoje mesto in 
spraševal Boga, kako je mogoče narediti resnično razliko. Takrat je 
bila njegova cerkev sestavljena iz majhne skupine vernikov. Bog mu 
je položil v srce, naj izkaže čast civilnim oblastem v svojem mestu. 
Po nadaljnji molitvi je vedel, kaj storiti. Skupaj z drugimi voditelji je 
raziskal, katere so največje potrebe v njihovem mestu. Ugotovili so, 
da gasilci potrebujejo maske, ki jim omogočijo, da vidijo ljudi skozi 
dim, vendar to leto maske v proračunu niso bile predvidene. Vsaka 
taka maska stane 25.000 dolarjev. To je bilo veliko denarja za cerkev 
njihove velikosti. 

Pastor je svojo vizijo delil s člani cerkve in v eni sami nabirki so 
zbrali vse, kar so potrebovali. Skupaj z drugimi voditelji cerkve je 
mestnim oblastem izročil ček. Rekel mi je: »John, presenečen bi bil, 
kako se je to dotaknilo predstavnikov mesta. Niso mogli verjeti, da 
bi lahko cerkev naredila tako dejanje dobrote. Navajeni so bili, da se 
ljudje pritožujejo nad potrošnjo oblasti, ne pa da jim 
prostovoljno darujejo.« 

Od takrat je cerkev skokovito rasla. Posvetitve nove cerkvene 
stavbe so se udeležili številni predstavniki lokalne oblasti, nekateri 
pa so del cerkve do danes. Primerjajte sad tega pastorja s sadom 
radijskega voditelja. 

Slišal sem, da se številni verniki pritožujejo nad davki, ki jih 
morajo plačevati. V cerkvah sem srečal ljudi, ki so ugotovili, kako se 



PO D KRITJEM 

 

122 
 

izogniti plačevanju davkov. Trdijo, da je to njihova ustavna pravica. 
Ugovarjam jim: »Naročilo od Boga presega vašo domnevno ustavno 
pravico. Bog pravi: ›Plačujte davke.‹« Nato jim zastavim naslednja 
vprašanja: »Kdo plačuje za ceste, po katerih se vozite? Kdo plačuje 
policiste, gasilce in zakonodajalce, ki vas ščitijo?« Poslušal sem, kako 
mi računovodje pripovedujejo, kako verniki z iskanjem bližnjic 
goljufajo pri svojih davkih. To je srce parajoče. Našim računovodjem 
sem rekel: »Ne želim sivih con, ne želim bližnjic.« Plačevanje 
davkov je priložnost, da povrnete oblasti za to, kako nam služi. Ne 
moremo biti okradeni, če se odločimo dajati! Kdaj se bomo verniki 
naučili uživati v tej resnici? 

Če bi jo cerkev zagrabila, bi bili boljša priča našemu narodu in 
svetu. Naučiti se moramo častiti – spoštovati, ceniti; obravnavati s 
spoštovanjem in podrejenostjo ter izpolnjevati ustrezne dolžnosti do 
tistih, ki so na oblasti. S tem spoštujemo svojega nebeškega Očeta. 
Ko častimo kralja, s tem izražamo svoje strahospoštovanje 
do Gospoda. 

PO DO BN O  T UDI N A VSEH PO DRO Č JIH AVT O RIT ET E 
 
Kot sem zapisal v prejšnjem poglavju, velja zapoved o 

spoštovanju kralja za vse civilne avtoritete in se ta napotek razteza 
tudi na druga področja pooblaščene avtoritete. Bodite pozorni na 
sklicevanje na čast v naslednjih vrsticah. Glede družine je Bog rekel: 
»Spoštuj očeta in mater.« (Pismo Efežanom 6,2) In ponovno 
zapoveduje: »… žena pa naj spoštuje moža.« (Pismo Efežanom 5,33) 
Kar zadeva družbene oblasti, beremo: »Vsi, ki so pod jarmom 
suženjstva, naj imajo svoje gospodarje za vredne vse časti. Tako 
Božjega imena in nauka ne bodo preklinjali.« (Prvo pismo Timoteju 
6,1) In kar zadeva cerkveno oblast, nam je zapovedano: »Starešine, 
ki dobro vladajo, naj se štejejo za vredne dvojne časti, zlasti tisti, ki 
delajo v besedi in nauku.« (Prvo pismo Timoteju 5,17) 

Kot mladinski pastor sem bil prepogosto priča, kako so mladi 
nespoštljivo govorili s svojimi starši. Niso imeli nikakršnega 



K RALJA IMEJTE V ČAST I 

123 

spoštovanja, kaj šele čast. Če jih starši niso, sem jih sam na mestu 
popravil. Če bi le vedeli, da s tem v resnici škodujejo sebi, si tega ne 
bi upali. Bog pravi: »Preklet, kdor zaničuje očeta in mater! In vse 
ljudstvo naj reče: ›Amen.‹« (Peta Mojzesova knjiga 27,16) 
Prekletstvo, o katerem smo govorili v začetnih poglavjih, prihaja na 
tiste, ki zaničujejo svoje starše. 

Po drugi strani pa Bog obljublja velike blagoslove tistim, ki 
spoštujejo svoje starše: »Spoštuj očeta in mater – to je prva zapoved 
z obljubo: da ti bo dobro in boš dolgo živel na zemlji.« (Pismo 
Efežanom 6,3–4) 

Bog otrokom, ki spoštujejo svoje starše, dejansko obljublja dva 
različna blagoslova. Prvič, da jim bo dobro. Oseba, ki ne spoštuje 
svojih staršev, ne more računati, da ji bo v življenju šlo dobro. Je 
pod prekletstvom. (Svoje pričevanje o tem bom delil v 
naslednjem poglavju.) 

Druga obljuba je dolgo življenje. Kakšen blagoslov za 
spoštovanje staršev! Morda si mislite: Čakaj malo. Poznam otroke, ki 
so spoštovali svoje starše, vendar so umrli mladi. Prepričan sem, da 
Božja beseda pravi, da je to prva zapoved z obljubo. A ko dovolimo, 
da to, kar vidimo okoli sebe, zanika Božje obljube, smo v težavah. 
Razmislite o tem: naš Oče tistim, ki so njegovi, obljublja popolno 
svobodo od strahu. Pravi: »Na pravičnosti boš utrjena. Otresi se 
tesnobe! Saj se ti ni ničesar bati.« (Izaija 54,14) Pa vendar nekateri 
dragoceni kristjani živijo v strahu. Če bi obljube delovale 
samodejno, zakaj jih potem toliko živi v teh mukah? Odgovor na to 
vprašanje je: sprejeti jih je treba skozi molitev in si jih priboriti z 
dobrim bojem vere. 

Abrahamov sin Izak je dober primer tega. Bog je Abrahamu 
glede Izaka obljubil: »Sklenil bom z njim svojo zavezo kot večno 
zavezo za njegove potomce za njim.« (Prva Mojzesova knjiga 17,19) 
Bog je dal obljubo, vendar se je po poroki izkazalo, da je Rebeka, 
njegova edina žena, nerodovitna! Da bi še bolj zakompliciral stvari, 
si je ni izbral Izak sam. Izbral jo je Sveti Duh. Morda se sprašujete: 



PO D KRITJEM 

 

124 
 

»Hočeš reči, da je Bog sam zanj izbral nerodovitno ženo?« Da! 
Obljuba ni bila samodejna; bilo si jo je treba prisvojiti. Prisluhnite, 
kaj pravi Sveto pismo: »Izak je prosil Gospoda za ženo, ker je bila 
nerodovitna. Gospod ga je uslišal in žena Rebeka je spočela.« (Prva 
Mojzesova knjiga 25,21) Izak se je moral boriti, da je osvojil obljubo, 
tako da je vpil h Gospodu. 

Molil je skladno z Božjo voljo in bil uslišan. Sveto pismo nas 
spodbuja: »In to je zaupnost, ki jo imamo z njim: on nas usliši, kadar 
ga prosimo po njegovi volji. In če vemo, da nas v vsem posluša, za 
kar koli ga prosimo, tudi vemo, da že imamo, kar smo ga prosili.« 
(Prvo Janezovo pismo 5,14–15) Bog je v zavezi jasno razodel svojo 
voljo. Če imamo njegovo obljubo, vemo, da lahko molimo skladno z 
njegovo voljo. 

Ko spoštujete svoje starše, lahko stojite na dveh Božjih zaveznih 
obljubah in prejmete dobro, dolgo in rodovitno življenje. Svojo vero 
utemeljite na Božji zavezi, ne na življenjih drugih. 

Morda vas skrbi, ker niste spoštovali svojih staršev. Tu je na 
vrsti spokorjenje. V molitvi pojdite pred Boga in stopite osebno tudi 
do svojih staršev, da jih prosite odpuščanja. Začnite jih spoštovati in 
verjemite, da se bodo Božje zavezne obljube uresničile v 
vašem življenju. 

Enako načelo velja za nadrejene, delodajalce, učitelje in druge. 
Če jih spoštujemo, nam bo dobro in prejeli bomo svoje plačilo od 
Gospoda. Pavel je zaposlenim naročil: »Kar koli že delate, delajte iz 
srca, kot da delate za Gospoda, ne za ljudi, saj veste, da boste v 
povračilo prejeli dediščino od Gospoda. Služíte Gospodu Kristusu. 
Kajti kdor dela krivico, bo požel, kar je krivičnega storil, in nihče se 
ne bo oziral na osebo.« (Pismo Kološanom 3,23–25) 

V naslednjem poglavju si bomo ogledali daljnosežne koristi, ki 
smo jih deležni, ko sprejmemo Božje služabnike v cerkvi in jim 
izkazujemo ustrezno čast. Videli bomo tudi, česa smo prikrajšani, ko 
ne prepoznamo tistih, ki nam jih Bog pošilja. 



125 

     DESETO POGLAVJE 

DVO JN A Č AST 

Velikokrat nam Bog to, kar potrebujemo, 
pošlje v paketu, ki ga ne želimo. 

ajte vsem, kar jim gre: … čast, komur čast. (Pismo 
Rimljanom 13,7) V tem poglavju bomo ugotovili, da je 
glavni razlog, zakaj nam Bog naroča, naj imamo v časti 

avtoritete, ki so postavljene nad nami, naše dobro, in ne njihovo. 
Navdušujoče je vedeti, da spoštovanje te zapovedi iz Božje besede 
prinaša blagoslov. Primer vidimo v Prvi Samuelovi knjigi. 

Ž ALITEV, SPREMEN JEN A V BLAGO SLO V 

V dneh, ko so Izraelu vladali sodniki, je živela neplodna ženska 
Ana. Poročena je bila z moškim po imenu Elkaná, ki si je vzel tudi 
drugo ženo Peníno. Ana je bila nesrečna, ker jo je njena tekmica 
zasmehovala zaradi njene neplodnosti. Verjetno je Elkaná vzel 
drugo ženo ravno zato, ker je bila Ana neplodna. Ana je bila 
ljubljena in je izpolnjevala srce svojega moža, Penína pa je 
napolnila njegovo hišo s potomci. Vsako leto je družina potovala v 

D 



PO D KRITJEM 

 

126  

Šilo, da bi tam častila Boga. Tam je predvsem Penína izzivala Ano, 
dokler ta ni planila v jok. Ane ni mogel potolažiti nihče, niti 
njen mož. 
Ob nekem obisku v Šilu je bila na tleh. Iz globoke žalosti je Ana 
jokala pred Gospodom in se zaobljubila: »Če mi daš otroka, ti ga 
bom vrnila za vse dni njegovega življenja« (avtorjeva parafraza). 

Medtem ko je molila, jo je opazoval Eli, glavni duhovnik in 
sodnik v Izraelu. »Ana je govorila v svojem srcu, samo njene 
ustnice so se premikale, njenega glasu pa ni bilo slišati, zato jo je Éli 
imel za pijano. Éli ji je torej rekel: »Doklej boš pijana? Strezni se od 
svojega vina!« (Prva Samuelova knjiga 1,13–14) 

Kako žaljivo! Ne samo, da ni bil občutljiv na njeno bolečino, bil 
je tako duhovno omrtvičen, da je mislil, da so njene muke znak 
pijanosti. Zapustila je navzočnost svoje nenehne tekmice, da bi 
našla tolažbo pred Gospodom, le da bi jo najvišja duhovna 
avtoriteta v deželi obsodila kot pregrešno. Vsako leto je prihajala v 
Šilo praznih rok, brez otroka, ki bi ga lahko postavila pred 
Gospoda. Vsako leto se je morala soočiti s pogledi, strmenjem, 
šepetanjem in zasmehovanjem ljudi okrog sebe. 

Kako bi se odzvali, če bi vas pastor v trenutku vaše najhujše 
bolečine obtožil hudobije? Morda bi pomislili: Ali je to glavni pastor? 
Kako ne ve, da se postim in vpijem k Bogu? Kakšen brezčuten, 
neduhoven bedak! To je zadnjič, ko sem prišel na bogoslužje! 

Te misli bi zlahka povzročile izbruh: »Praviš, da si Božji mož, in 
nisi sposoben prepoznati človeka, ki trpi bolečino? Ne prepoznaš 
človeka, ki je globoko zatopljen v molitev? Kakšen pastor pa si? 
Kakšna cerkev je to? Dovolj mi je! Poiskal bom drugo cerkev s 
pastorjem, ki je občutljiv zame in za Božje stvari!« Tak odziv v 
naših današnjih cerkvah ne bi bil nič neobičajnega. Če ljudje tega ne 
rečejo drzno pastorju v obraz, pa vsaj tako govorijo za njegovim 
hrbtom drugim članom cerkve. 

Toda prisluhnite, kako je ob tako hudi žalitvi odgovorila Ana: 
»Ne, moj gospod! Žena potrtega duha sem. Vina in opojne pijače 



DVO JNA ČAST 

 

127  

nisem pila, temveč sem izlila svojo dušo pred Gospodom. Nikar ne 
imej svoje dekle za ničvrednico, kajti iz prevelike žalosti in 
bridkosti sem doslej govorila.« (vrstici 15–16) Odzvala se je s 
spoštovanjem in častjo. Čeprav si njegova ravnanje in presoja 
takega odziva nista zaslužila, je spoštovala položaj avtoritete v 
njegovem življenju. Šla je tako daleč, da mu je zagotovila, da 
ni brezbožnica. 

V resnici je bil tisti z neustreznimi vedenjskimi vzorci v tistem 
času Éli in njegova sodba je visela nad njim. A njena pozornost ni 
bila usmerjena v njegovo ravnanje, ampak v njeno lastno. Ana je  
bila ženska, ki se je resnično bala Gospoda. Če je bilo z voditeljem 
kaj narobe, bi Bog opravil s tem. Kako zelo danes potrebujemo 
takšno resnično podrejenost in ponižnost. 

Njegov odziv do Ane se je spremenil: 
 

 Éli je odgovoril in rekel: »Pojdi v miru! Bog Izraelov naj ti izpolni 
željo, ki si jo od njega želela.« Rekla je: »O da bi tvoja služabnica našla 
milost v tvojih očeh!« In žena je šla svojo pot, jedla je in njen obraz ni bil 
več potrt. (vrstici 17–18) 

 
Ni odstopila od podrejenosti njemu, počastila ga je kot Božjega 

moža in mu bila hvaležna za njegovo besedo blagoslova. 
Oglejte si, kaj se je zgodilo: »Zjutraj so zgodaj vstali, padli pred 

Gospodom na kolena, potem so se vrnili in prišli v svojo hišo v 
Ramo. Elkaná je spoznal svojo ženo Ano in Gospod se je je 
spomnil. Ko so pretekli dnevi, je Ana spočela in rodila sina.« (Prva 
Samuelova knjiga 1,19-20) Bog je uporabil mesenega, 
neobčutljivega duhovnika, da je izrekel besede, ki so prinesle 
spočetje obljube. Neplodna ženska je spočela in iz teme je prišlo 
življenje. Naslednje leto je ob prsih držala malega Samuela. 
Mladenič, posvečen pred spočetjem, je pozneje prinesel prebujenje 
v Izrael. 

 



PO D KRITJEM 

 

128  

 K DO  JE SO DN IK? 
 

Iz tega lahko izpeljemo osupljivo načelo: ko Bog položi svojo 
avtoriteto na človeka, lahko, ne glede na njegovo zasebno življenje 
ali ravnanje, še vedno sprejemamo, če gledamo onkraj teh stvari in 
ga spoštujemo kot poslanega od Boga. Jezus je jasno povedal, da 
bodo mnogi prejeli od pokvarjenih služabnikov, tako kot Ana. 
Rekel je: »Veliko mi jih bo reklo tisti dan: ›Gospod, Gospod, ali 
nismo v tvojem imenu prerokovali in v tvojem imenu izganjali 
demonov in v tvojem imenu storili veliko mogočnih del?‹« In 
takrat jim bom naznanil: »Nikoli vas nisem poznal. Pojdite proč od 
mene, kateri ravnate nepostavno!« (Evangelij po Mateju 7,22–23) 

Ko beremo ta odlomek, se prepogosto osredotočamo na mnoge, 
ki so delali čudeže v Jezusovem imenu, vendar so bili zavrnjeni. To 
je zelo resno in streznjujoče, toda oglejmo si tudi drugo stran. Bili 
so tudi tisti, ki so jim ljudje, ki so ravnali nepostavno, prinesli 
pristno služenje. Prejeli so, ker so prek njih prišli do Boga, kot v 
Aninem primeru. Tisti, o katerih Jezus tukaj govori, so podobni 
Éliju, čigar hišo bo Bog sodil na veke! Te knjige ne pišem 
pokvarjenim služabnikom, ampak ljudem pod avtoriteto. Sveto 
pismo ne pušča nobenega dvoma, da poleg bogaboječih obstajajo 
tudi pokvarjene avtoritete. Če tisti, ki so pod avtoriteto, 
prevzamejo jarem sodbe nase, niso več podrejeni postavljeni 
avtoriteti, temveč se povzdigujejo kot sodniki nad svojimi voditelji. 
Njihova srca se v ponosu dvigujejo nad tistimi, ki jih je Bog 
postavil nad njimi. Povzdignili so se nad Božji red in nasvet. V 
bistvu nevede rečejo Bogu: »Opustil si svojo sodbo, zato jo bom 
opravil namesto tebe.« 

Ana je priznala avtoriteto nad Élijevim življenjem in ji izkazala 
čast. On jo je obsojal in žalil, ona pa ga je spoštovala. Če bi živela na 
podlagi tega, kar so videle njene oči in slišala njena ušesa, bi morda 
presodila, da je njegovo ravnanje vprašljivo. Vendar pa ni živela z 
naravnim razmišljanjem, ampak s strahospoštovanjem do Boga in 



DVO JNA ČAST 

129 

njegove božanske avtoritete. Zaupala je v Boga, ki je 
pravični sodnik. 

Ana je vedela, kar je tudi Jezus pozneje potrdil: »Resnično, 
resnično, povem vam: Kdor sprejme tistega, ki ga pošljem, mene 
sprejme; kdor pa mene sprejme, sprejme tistega, ki me je poslal.« 
(Evangelij po Janezu 13,20) Spomnite se, da je Jezus poslal Judo, 
opremljenega z močjo, da dela čudeže in izganja demone. Jezus je 
vedel, da se bo Juda sčasoma izkazal kot hudoben: »Kaj vas nisem 
izbral dvanajst, pa je eden izmed vas hudič?« (Evangelij po Janezu 
6,70) Prek razločevanja, ki ga najdemo v strahu Gospodovem, je 
Jezus vedel za njegov greh, še preden je postal očiten. Juda je delal 
čudeže in se z drugimi veselil, da so mu bili demoni podložni v 
Jezusovem imenu (Evangelij po Marku 6,7–13; Evangelij po Luku 
10,17). Ali so bili ljudje deležni služenja s strani Jude? Prek istih 
rok, ki so kradle iz zakladnice, namenjene za Jezusovo služenje? 
Točno tako! 

K DAJ O DIT I 

Naj izpostavim eno pomembno stvar. Če se razkrije, da je avtoriteta 
v cerkvi podlegla očitni pokvarjenosti ali grehu, ne bi smeli več piti 
iz tega oskrunjenega vodnjaka. Brez dvoma nam je naročeno, da se 
umaknemo. Če je voditelj vpleten v prešuštvo, homoseksualnost, 
izsiljevanje, krajo, krivoverstvo ali kateri drug greh, ki vam je znan 
– ali je javno razkrit –, in se ne pokesa, izstopite izpod njegove
službe. Sveto pismo je na tem področju jasno. S takšnim človekom
ne smemo niti jesti (Prvo pismo Korinčanom 5,9–11). V Élijevem
primeru ni jasno, ali se je Ana v celoti zavedala pokvarjenega
vedenja Élija in njegovih sinov. Ljudje, ki so bili deležni Judovega
služenja, se verjetno niso zavedali, da je tat in morebiten izdajalec.

V zvezi z vodstvom v cerkvi je Pavel povedal: »Grehi nekaterih 
ljudi so že prej očitni in gredo pred njimi v sodbo, pri drugih pa so 
vidni šele pozneje.« (Prvo pismo Timoteju 5,24) 



PO D KRITJEM 

 

130  

Bistvo je, da če je voditeljevo življenje pokvarjeno in Božja 
sodba še ni očitna, bo prišla bodisi v tem življenju bodisi v 
prihodnjem. Ni vam treba soditi ali izpostavljati nečesa, v kar niste 
prepričani. Preveč ljudi deluje iz suma, prepogosto pa niso točni v 
svoji oceni ter povzročijo resno škodo sebi in drugim okrog sebe. Iz 
njihovih ust prihajajo nepravilne domneve, ki jih utemeljujejo kot 
duhovno razločevanje. Drugim otežujejo sprejemanje od 
ustanovljenih voditeljev in mnogi zgrešijo, kar jim je Bog želel dati. 
Zato Bog svari: »Tožbo zoper starešino sprejemaj samo pred 
dvema ali tremi pričami.« (Prvo pismo Timoteju 5,19) Priča je 
nekdo, ki lahko prinese dokaze, ne pa govorice. 

Bog sodi vse ob svojem času in če se mu zdi, da je čas ali 
potreba za razkritje neskesane napake voditelja, boste to zagotovo 
opazili in takrat bo čas, da se umaknete izpod njegove avtoritete. 
Pavel je izjavil: »Tiste, ki grešijo, pokaraj pred vsemi, da bodo tudi 
drugi v strahu.« (Prvo pismo Timoteju 5,20) Opozorilo: ne 
sodelujte v njihovem grehu in se umaknite izpod njihove 
avtoritete, razen če so se resnično pokesali. 

Nekoč sem služil pod vodstvom človeka, za katerega se je 
pozneje izkazalo, da je živel v očitnem grehu. Ko se je to zgodilo, 
me ni bilo tam, saj smo se že preselili v drugo zvezno državo, kjer 
sem služil kot mladinski pastor. Nekaj let po našem odhodu je 
vstal pred zborom vernikov in jim povedal, da se ločuje od svoje 
žene, ker ne želi več živeti z njo. Kmalu zatem je z nami delil svoje 
načrte za poroko z mlajšo žensko. Njegova žena ni zagrešila 
nikakršnega spolnega prestopka, zaželel si je pač drugo žensko. V 
tistem trenutku je na tisoče ljudi zapustilo njegovo skupnost. To so 
storili z dobrim razlogom. Tisti, ki so ostali, so stopili na nevarno 
ozemlje, saj sta doktrina in učenje postajala vse bolj sprevržena in 
prilagojena namenom voditelja in njegove nove žene. Poznam 
veliko tistih, ki so odšli in uspevali, vse dokler niso začeli govoriti 
proti temu pastorju. Tisti, ki so ga napadli, so trpeli. 

David je zgled pravilnega ravnanja. Tudi potem, ko je bil 



DVO JNA ČAST 

131 

pregnan iz prisotnosti z demoni mučenega kralja, je vse do njegove 
smrti Savlu izkazoval čast. David je razumel, da je Savel Gospodov 
maziljeni služabnik. Do danes si prizadevam izkazovati čast temu 
človeku, čeprav žalujem zaradi posledic njegovih odločitev. Čeprav 
ga spoštujem, ne morem šteti, da sta njegov nauk ali služenje varna 
ali zdrava. 

V drugem obdobju sem iz njegovega služenja veliko prejel. 
Pozneje sem ugotovil, da se je njegovo sporno vedenje na neki 
način začelo že takrat, ko sem bil podrejen njegovemu učenju. Bilo 
je nekaj nejasnih namigov, vendar nič ni bilo odprto ali očitno. Bog 
me je v tem času grajal zaradi kritične drže (to bom delil v 
naslednjem poglavju); morda je Bog še vedno poskušal rešiti tega 
človeka. V tistem trenutku to ni bila moja stvar. Bog me je postavil 
pod njegovo avtoriteto in ni bilo na meni, da presodim, ali je 
vreden, da ga sprejmem. Tako kot je Ana prejela od Élija, so v tistih 
časih mnogi prejeli od tega človeka. 

RED DUHO VN E AVT O RIT ETE 

Vrnimo se k Jezusovim besedam in si jih oglejmo skozi perspektivo 
bogaboječega voditelja, ne človeka, kot je bil Éli. Oglejte si njegove 
besede, zapisane v Evangeliju po Mateju: 

Kdor sprejme vas, sprejme mene; in kdor sprejme mene, sprejme 
tistega, ki me je poslal. Kdor sprejme preroka, ker je ta imenovan prerok, 
bo dobil plačilo preroka; in kdor sprejme pravičnega, ker je ta imenovan 
pravični, bo dobil plačilo pravičnega. Kdor dá piti samo kozarec hladne 
vode enemu izmed teh malih, ker je ta imenovan učenec, resnično, povem 
vam, ne bo izgubil svojega plačila. (Evangelij po Mateju 10,40–42) 

V teh vrsticah nam sporoča dve resnici. Najprej in predvsem 
gre za tok avtoritete, ki se začne pri Očetu. On je tisti, ki je poslal 
Jezusa in mu dal vso oblast. Po Jezusovih lastnih besedah: »Dana 



PO D KRITJEM 

 

132  

mi je vsa oblast v nebesih in na zemlji.« (Evangelij po Mateju 28,18) 
Jezus je glava cerkve in prišel bo dan, ko bo kraljestvo predal 
svojemu Očetu, potem ko bo vse upornike položil pod njegove 
noge. (Prvo pismo Korinčanom 15,24–26) 

Naslednji v tem vrstnem redu avtoritete je prerok. Preroki so v 
Svetem pismu sprva upodobljeni kot Gospodovi besedniki (Druga 
Mojzesova knjiga 4,16; 7,1). To predstavlja enega od petih darov 
služenja, ki jih je Gospod dal cerkvi, ko je vstal od mrtvih (Pismo 
Efežanom 4,8–13). (Oni so besedniki Cerkve.) Ko smo deležni 
nekega daru služenja, prejemamo od Gospoda to, kar nam on sam 
daje prek služenja te pooblaščene avtoritete. 

Nato nadaljuje s pravičnimi in ne izključuje niti otrok. Videl 
sem, kako so bili neverniki blagoslovljeni, ker so storili nekaj 
dobrega tudi za najmlajše vernike. Čeprav neverniki niso služili 
Gospodu, so izrazili spoštovanje njihovemu Gospodarju. Ko 
sprejmemo in blagoslavljamo svete, s tem v bistvu sprejemamo in 
blagoslavljamo Očeta. Učenci, vključno z otroki, se podrejajo petim 
službam cerkvene avtoritete pod vodstvom Jezusa, ki izraža 
Očetovo voljo. Zato pridejo neodrešeni ljudje pod blagoslov tega 
malega v Kristusu, kajti najmanjši v kraljestvu ima večjo duhovno 
avtoriteto kot izgubljeni. Iz Jezusovih besed razberemo red 
uveljavljene avtoritete. 

 
N AGRADA, Č E SPREJMEMO  DUHO VN O  AVT O RIT ET O  

 

Druga stvar, ki jo sporočajo te vrstice, je sprejemanje teh 
služabnikov kot poslanih od Boga in ustrezna nagrada. Jezusovo 
služenje je ponazoritev tega. 

Prebivalci nekega mesta so imeli veliko težav, da bi kaj prejeli 
od Jezusa, čeprav so oznanjali besedo o Mesiji in iz Pisma vedeli, 
da je čas njegovega prihoda. »Jezus pa jim je govoril: ›Prerok ni 
brez časti, razen v domačem kraju, pri svojih sorodnikih in v svoji 
hiši.‹ In ni mogel tam storiti nobenega mogočnega dela, samo na 



DVO JNA ČAST 

133 

nekaj bolnikov je položil roke in jih ozdravil.« (Evangelij po Marku 
6,4–5, poudarek dodan) 

Nekoga sprejmemo kot poslanega od Boga, ko spoštujemo 
njegov položaj ali funkcijo. Bog je ljudstvu po Mojzesu rekel: 
»Obudil jim bom preroka izmed njihovih bratov, kakor tebe.« (Peta
Mojzesova knjiga 18,18) Toda oni Jezusu niso izkazali časti kot
Očetovemu besedniku ali Mesiji. Zakaj ga niso sprejeli? Ker ni
prišel na način, na katerega so hoteli, da pride. Njihova
pričakovanja so bila zelo drugačna od tega, kdo je v resnici bil. V
knjigi preroka Izaija so brali:

Kajti dete nam je rojeno, sin nam je dan. 
 Oblast je na njegovih ramah … 
Oblast se bo širila in miru ne bo konca 
na Davidovem prestolu in v njegovem kraljestvu. (9,6–7) 

Zato so čakali na prihod kralja osvajalca, ki bi jih osvobodil 
rimskega zatiranja in ustanovil svoje kraljestvo v Jeruzalemu. Toda 
namesto tega je prišel kot tesarjev sin v spremstvu ribičev in 
pobiralcev davkov. Med seboj so govorili: »To ni način, na katerega 
hočemo ali pričakujemo Mesijo!« 

Prav tako upoštevajte, da nam Sveto pismo pravi, da Jezus tam 
»ni mogel« storiti nobenega čudeža. Ne pravi »ni hotel,« ker bi to
bilo povezano z njegovo voljo. Zapisano je, da »ni mogel«, kar
pomeni, da ga je nekaj zadrževalo. Razmislite. Božji Sin, ki je bil
brez mere napolnjen z Božjim Duhom, je bil omejen! Zakaj?
Odgovor je dvojni: ni prišel na način, kot so želeli, zato ga niso
sprejeli ali počastili in so bili preveč domači z njim. Prisluhnite
njihovim besedam:

Ko je prišla sobota, je začel učiti v shodnici. Mnogi, ki so ga 
poslušali, so začudeni govorili: »Od kod njemu to? Kakšna je ta modrost, 
ki mu je dana? In kakšna mogočna dela se godijo po njegovih rokah! Ali ni 
to tisti tesar, sin Marije in brat Jakoba, Jozéja, Juda in Simona? Mar njegove 
sestre niso tu, pri nas?«  In spotikali so se nad njim. Jezus pa jim je 



PO D KRITJEM 

 

134  

govoril: »Prerok ni brez časti, razen v domačem kraju, pri svojih 
sorodnikih in v svoji hiši.« (Evangelij po Marku 6,2–4, 
poudarek dodan) 

Kje je prerok brez časti? Prepogosto v svojem domu in med 
svojimi lastnimi. David je naletel na to situacijo, ko je prišel 
domov, da bi blagoslovil svojo hišo. Njegovo zmago so praznovali 
na ulicah, vendar so jo pod njegovo streho prezirali. Mihála je 
zgrešila blagoslov, ki ji ga je Bog namenil. David je imel oblast, da 
je blagoslovil svojo hišo. Koliko bolj je imel Jezus oblast, da bi 
blagoslovil svoje rojake! Čeprav je imel neomejeno moč 
blagoslavljanja, zanje ni mogel storiti ničesar. (Oglejte si Drugo 
Samuelovo knjigo 6.) 

Samo tisti, ki so imeli lačna, učljiva in ponižna srca, naravnana 
na Boga, so lahko videli Božjo roko na Jezusu in sprejemali od 
njega. Bil je kot meč, ki je razdelil svoje ljudstvo in poiskal srca 
tistih, ki so resnično iskali Boga, ter jih ločil od tistih, ki so imeli le 
zunanjo obliko pobožnosti in bili zaslepljeni zaradi neposlušnega 
srca. Kakor je Simeon rekel Mariji, svoji materi: »Glej, ta je 
postavljen v padec in vstajenje mnogih v Izraelu in v znamenje, ki 
se mu nasprotuje, in tvojo lastno dušo bo presunil meč, da se 
razodenejo misli mnogih src.« (Evangelij po Luku 2,34–35) 

Evangelij po Janezu 1,11–12 opisuje ti dve razdeljeni skupini: 
»V svojo lastnino je prišel in njegovi ga niso sprejeli. Vsem pa, 
kateri so ga sprejeli, je dal pravico, da postanejo božji otroci.« 
(EKU) To je temeljna resnica za vse nas. Velikokrat nam Bog to, kar 
potrebujemo, pošlje v paketu, ki ga ne želimo. Prav ta predstavitev bo 
pokazala resnično stanje našega srca in razkrila, ali smo podrejeni 
Božji avtoriteti ali se ji upiramo. Jezus je rekel: »Ne poznate ne 
mene ne mojega Očeta. Če bi poznali mene, bi poznali tudi mojega 
Očeta.« (Evangelij po Janezu 8,19) Tisti, ki poznajo Očeta, 
prepoznajo njegovo avtoriteto, razodeto v tistih, ki jih pošilja! Ni je 
treba pojasnjevati, učiti ali dokazovati. 

To pojasnjuje, zakaj lahko Božji služabnik gre v Afriko in vidi, 



DVO JNA ČAST 

135 

kako se slepim odpirajo oči, hromi hodijo in slepi slišijo, nato pa 
pride v Ameriko in vidi le nekaj ozdravljenj glavobolov in manjših 
težav s hrbtom. Lahko bi navedel nešteto primerov. V Afriki tega 
moškega ali žensko sprejmemo kot poslano od Boga, ne glede na 
videz ali »embalažo«. Ker je ta človek sprejet in spoštovan na ta 
način, so dragoceni Afričani blagoslovljeni z Božjo močjo in 
prisotnostjo. V Ameriki je tako, da če embalaža ni ravno prava, se 
čast zadrži. Gre za sorazmerje. Mera, do katere sprejmete in 
spoštujete glasnika, kot ga je poslal Bog, je mera, do katere boste 
prejeli od Boga prek te osebe. Če ne izkažete časti, bo vaše 
sprejemanje temu ustrezalo. Izkažite veliko čast in čast bo 
vaš delež. 

BI LAHK O  BIL MO J PRIJATELJ? 

Ko sem bil mladinski pastor, sem imel zanimivo izkušnjo s 
petnajstletnim Timom. Preden sem se pridružil temu služenju, je 
bil Tim del skupine prejšnjega mladinskega pastorja. Pastor je 
skupino zgradil z raznoraznimi dejavnostmi, izleti in športi. 
Težave med mladimi so vključevale nepodrejenost, najstniške 
nosečnosti in druge težave na moralnem področju. Sčasoma je 
moral glavni pastor zamenjati tega človeka in tako sem prišel jaz. 
Prejšnji mladinski pastor se je preselil nekaj kilometrov stran in s 
peščico mladih ustanovil svojo cerkev. Tim je bil eden tistih, ki niso 
šli z njim. 

Čeprav je večina mladih ostala, sem moral postaviti nove 
temelje. Gospod mi je naročil, naj prvih šest mesecev posvetim 
samo pridiganju, molitvi in čaščenju. V teh mesecih nisem 
načrtoval nobenih družabnih dejavnosti. Ni treba posebej 
poudarjati, da sem bil kot paket, ki ga mnogi niso pričakovali. 
Posledično je šel skozi Gospodov meč. Nekateri so odšli, drugi so 
ostali iz radovednosti, spet drugi so se odzvali z navdušenjem in 
mnogi od teh danes služijo Bogu. 



PO D KRITJEM 

 

136  

Na ta način smo preživeli prve štiri mesece, ko sem en večer po 
srečanju govoril s Timom. Iskreno je vprašal: »Pastor John, bi lahko 
bil moj prijatelj? Moj prejšnji mladinski pastor je bil moj prijatelj.« 
Nisem ustrezal embalaži, ki jo je želel. 

Njegovega vprašanja nisem mogel jemati zlahka in zamislil 
sem se, da bi ugotovil, kako naj se pravilno odzovem. Odgovor je 
prišel hitro in v obliki vprašanja: »Tim, Jezus je rekel: ›Kdor 
sprejme preroka, ker je ta imenovan prerok, bo dobil plačilo 
preroka‹ (Evangelij po Mateju 10,41). No, to velja tudi za 
mladinskega pastorja. Če sprejmeš pastorja v imenu pastorja, boš 
dobil plačilo pastorja.« 

Nadaljeval sem: »Tim, saj imaš veliko prijateljev, kajne?« 
Odgovoril je: »Da.« 

»Imaš pa samo enega mladinskega pastorja, kajne?« Spet je 
odgovoril: »Da.« 

Nato sem ga vprašal: »Kaj želiš: plačilo prijatelja ali plačilo 
mladinskega pastorja? Kajti način, na katerega me sprejmeš, 
določa, kaj boš prejel od Boga.« 

Bilo je, kot bi se mu posvetilo. V njegovih očeh sem videl, da je 
dobil razodetje, in hitro je odgovoril: »Želim plačilo mladinskega 
pastorja. Razumem, o čem govoriš.« Od tega trenutka naprej je 
uspeval. Nekaj let zatem se je preselil, vendar je tudi pozneje prišel 
do mene vsakič, ko sem obiskal njegov kraj. 

 
MO JA LAST N A IZK UŠN JA 

 

Na to temo bi lahko napisal celo knjigo. Srce se mi para, ko vidim, 
kako ljudje ne prejemajo od Boga, ker ne izkazujejo časti njegovim 
služabnikom s tem, da jih sprejmejo. Pri služenju sem neštetokrat 
bil priča naslednjemu: najtežje dosegljivi so tisti, ki jemljejo Božje 
služabnike za nekaj samoumevnega. Takšne ljudi sem pogosto 
srečeval v cerkvah in bibličnih šolah v Združenih državah 
Amerike. Do stanja dremavosti so nasičeni z nenehno ponudbo 



DVO JNA ČAST 

137 

obiskujočih služabnikov in jaz sem le eden od mnogih na dolgem 
meniju, ki jim je na voljo. 

Po drugi strani je verjetno najlažje pridigati ljudem v vojski, ki 
imajo dobro razumevanje avtoritete. Naslednji na seznamu so 
zaporniki ali prebivalci držav v razvoju, ker so obupani in lačni. 
Bog je v podobnem smislu spregovoril Ezekielu: 

Saj nisi poslan k ljudstvu nerazumljivega govora in težkega jezika, 
temveč k Izraelovi hiši … zares, če bi te poslal k njim, bi te poslušali. 
Izraelova hiša pa te ne bo hotela poslušati; saj tudi mene nočejo poslušati. 
Vsa Izraelova hiša je namreč predrznega čela in trmastega srca. (Ezekiel 
3,5–7) 

Za Izraela je bil Ezekiel še en prerok in bil je strožji od drugih, 
ki so oznanjali, kar je ljudstvo želelo slišati, zato ga niso sprejeli. 

Nekega dne me je Bog zmedel z naslednjo izjavo: Poslal te bom 
na kraje, kjer te ne bodo sprejeli. 

Vprašal se: »Čakaj malo. Poslal me boš na kraje, o katerih že 
vnaprej veš, da ne bodo sprejeli mojih besed. Zakaj?« 

Gospod je odgovoril: Nikoli ne bodo mogli reči, da jim nisem 
dal priložnosti. 

Šel sem na takšna mesta in ko sem bil tam, sem pomislil: Zakaj 
so me sploh povabili? Obnašajo se, kot da me nočejo tukaj. Drugič sem 
šel na kraje, kjer sem se – od trenutka, ko so me pobrali na letališču, 
in dokler me niso odložili na njem – srečeval le z navdušenjem ter 
bil obravnavan s prijaznostjo in častjo, tako pred svojim služenjem 
kot po njem. V hotelski sobi me je pričakala košara sadja in 
prigrizkov, ob tem pa so me nenehno spraševali: »Ali kaj 
potrebujete?« Pogosto sem se počutil kot pokvarjena plošča, ko sem 
ves čas ponavljal: »V redu sem. V redu sem.« Če pogledam nazaj, 
vidim, da največja pričevanja o spremenjenih življenjih in cerkvah 
prihajajo ravno iz takšnih krajev. Sprva mi je bilo neprijetno, ko so 
me tako lepo obravnavali ali ploskali, ko so me na začetku 
predstavili. Pomislil sem, isti sem kot vsi drugi tukaj. Ne počnite tega. 



PO D KRITJEM 

 

138  

Toda kmalu sem ugotovil, da ne gre zame. 
Bog mi je malo po malo pokazal: Dovoli, da ti izkazujejo čast, to ni 

zaradi tebe, ampak zaradi njih. Postalo je lažje, ko sem spoznal, da ne 
izkazujejo časti meni, ampak Božjemu daru v mojem življenju. 
Njihov pozitiven odziv je odprl njihova srca, da so od Jezusa 
prejeli, kar jim je želel dati skozi mene kot posodo. Namesto 
ponosa sem v sebi občutil čedalje globlji občutek ponižnosti in 
odvisnosti. Vedel sem, da je to njegova odločitev, ne 
moja sposobnost. 

Njihovo čast sem usmeril na Boga in vedno takoj poudaril svojo 
odvisnost od njega. Tisti, ki so izkazovali čast, so jo zlahka prejeli; 
tiste, ki je niso, je bilo težje doseči. 

 

DVO JN A Č AST 
 

Pavel je naročil: »Starešine, ki so dobri predstojniki, naj bodo 
deležni dvojne časti, posebno tisti, ki si prizadevajo za 
oznanjevanje besede in za poučevanje.« (Prvo pismo Timoteju 5,17) 
Pavel je govoril o »dvojni časti«, z drugimi besedami, to je dvakrat 
večja čast, kot bi jo dali ljudem s posvetno avtoriteto. 

Če ta odlomek beremo v širšem kontekstu, je dejansko 
vključeno tudi to, kako finančno počastimo Božje služabnike. 
Nadaljuje namreč: »Delavec je vreden svojega plačila.« (18. vrstica) 
Angleški prevod Svetega Pisma Amplified Bible ne pušča 
nobenega dvoma o pomenu te vrstice: »Starešine, ki opravljajo 
svoje dolžnosti, naj se štejejo za vredne dvojne časti [in ustrezne 
finančne podpore], zlasti tisti, ki zvesto pridigajo in poučujejo. 
Pismo namreč pravi … Delavec je vreden svojega plačila.« (Prvo 
pismo Timoteju 5,17–18) 

To načelo drži. Če člani cerkve skrbijo za svoje pastorje in 
voditelje, ki jim služijo, poslovneži in drugi člani uspevajo in so 
blagoslovljeni. Uživajo v nebeški ekonomiji. Če pa so stiskaški, 
opažam, da se posledično pritožujejo zaradi kraje ali pomanjkanja 



DVO JNA ČAST 

139 

ali slabih pogojev trenutne svetovne ekonomije. 
Zavedam se, da je bila ta resnica zlorabljena, zlasti s strani 

služabnikov v Ameriki. Žalosti me, ko služabniki nenehno 
govorijo o denarju in materialnih stvareh. Imajo resnico, vendar so 
izgubili srce služenja in se podali po poti najemnikov. Tako so 
živeli farizeji. Zaradi njih so se mnogi umaknili od spoštovanja 
načel, ki jih je Bog namenil zanje, saj so bili priča zlorabi. To 
prizadene ljudi pod njihovo oskrbo, ki potrebujejo resnico, 
predstavljeno na zdrav način. 

S to škodo sem se srečal že prvo leto, ko sem potoval. Bil sem v 
majhni cerkvi z nekaj več kot sto člani. Srečanja so potekala dobro 
in ljudje so bili čudoviti. Ostali smo pri pastorju in njegovi ženi in 
opazili, da komaj shajata. Delala je s polnim delovnim časom kot 
stevardesa in ni mogla služiti ljudem, kot bi želela. Ni hotela 
odnehati in črpati plače, za katero je menila, da bi preveč 
obremenila cerkev. Razumel sem, zakaj tako razmišljata. S 
pastorjem sva bila pred tem zaposlena v cerkvi, ki sem jo prej 
omenil. Tamkajšnji pastor je pretiraval z učenjem o financah in 
nabirkah. Oba sva bila previdna, saj nisva želela storiti enake 
napake, a ne da bi se tega zavedala, sva zašla v drugo skrajnost. 
Vendar me je Bog učil, da nobena skrajnost ni dobra. Želel je pravo 
ravnovesje. Srečanja so se začela v nedeljo zjutraj in se nadaljevala 
do srede zvečer. Prva tri srečanja so bila dobra, vendar se je zdelo, 
da to cerkev nekaj zadržuje. V torek je Gospod ves dan naslavljal 
moje srce glede tega človeka in načina ravnanja s financami v tej 
cerkvi. Tega občutka se nisem mogel otresti, vendar sem se 
spraševal, kaj bi sploh lahko storil. 

Tik pred bogoslužjem mi je pastor povedal, da želi, da bi se 
tisto noč zbirali prispevki za naše služenje. Njegove točne besede, 
ko mi je predal vodenje srečanja, so bile: »Dajem ti svobodo, kar 
zadeva nabirko.« 

Bil sem navdušen. Spoznal sem, da je Bog odprl ta vrata, da 
sem lahko storil, kar mi je prej kazal. Tistega večera sem učil o tem, 



PO D KRITJEM 

 

140  

o čemer sem ravno pisal. Brali smo vrstice iz Prvega pisma 
Timoteju in nato sem cerkvi povedal, da za pastorja in njegovo 
ženo ni ustrezno finančno poskrbljeno. Cerkvi sem jasno povedal, 
da je prišel čas, ko bi bilo narobe, da pastorjeva žena vsake tri ali 
štiri dni leti, da finančno podpira svojo družino. Razkril sem, da mi 
je pastor dal svobodo pri nabirki, toda te nabirke ne želimo 
nameniti za naše služenje. Želeli smo, da gre daritev namesto tega 
pastorju in njegovi ženi. Ljudje so postali resnično navdušeni nad 
priložnostjo, da blagoslovijo svojega pastorja, in se odzvali. Daritev 
tistega večera je bila trikrat višja kot najvišji znesek, ki so ga kadar 
koli zbrali. Pastorjeva žena je bila v solzah, on pa je bil osupel. 
Presenečeni bi bili, če bi zapisal vse preboje, ki so se zgodili v 
naslednjih štiriindvajsetih urah. En par je naslednji dan prejel ček 
za deset tisoč dolarjev, drugi pa je v vratih našel kuverto s čekom 
za tisoč petsto dolarjev. A to je bil šele začetek. Do naslednje 
nedelje zjutraj je bilo pričevanj toliko in bila so tako neverjetna, da 
pastor sploh ni pridigal. Skupnost je bila polna ljudi, ki so pričevali 
o tem, kaj je Bog storil v financah njihovih podjetij ali njihovih 
osebnih financah. Pastor mi je pozneje poslal posnetek tega 
bogoslužja, polnega nenačrtovanih pričevanj. 

Cerkev se je v naslednjih dveh letih skokovito povečala. Kupili 
so novo stavbo in zrasli na petsto članov. Več let pred tem so se 
gibali okoli stotine članov. Iz tega in številnih drugih primerov 
sem se naučil, da Bog želi, da izkazujemo čast tistim med nami, ki 
delajo v našo korist. 

Bil sem v državah v razvoju in skoraj sem jokal, ko sem videl, 
kako so cerkve ravnale z mano. Z denarnega vidika je bilo po 
ameriških standardih morda malo, saj sem v nekaterih 
ravnodušnih ameriških cerkvah prejel veliko večje darove. A 
najbolj se me je dotaknila ljubezen, ki je bila v ozadju darov teh 
hvaležnih ljudi. Nič drugače ni bilo z vdovo, o kateri je Jezus rekel, 
da je dala več od vseh drugih, čeprav je bil znesek, ki ga je dala, 
najmanjši. S svojim darom je počastila Boga. Ti dragoceni sveti 



DVO JNA ČAST 

141 

izkazujejo čast in cenijo služabnike, ki jim jih Bog pošilja. Naj to 
prežame vaša srca. Prizadevajte si spoštovati moške in ženske, ki 
delajo med vami za Božjo besedo. 

T IST I, K I JIH UST AN O VIJO  VO DIT ELJI 

Ponovno si oglejmo Jezusove besede: »Resnično, resnično, povem 
vam: Kdor sprejme tistega, ki ga pošljem, mene sprejme; kdor pa 
mene sprejme, sprejme tistega, ki me je poslal.« (Evangelij po 
Janezu 13,20) V Evangeliju po Mateju Jezus pravzaprav opisuje 
verigo reda: Oče je poslal Jezusa, Jezus pa pošilja služabnike petih 
služb. Če sprejmemo njegove pooblaščene služabnike, sprejemamo 
njega in s tem, ko sprejmemo njega, sprejemamo Očeta. A veriga 
reda se ne ustavi pri petih službah. Nadaljuje se s tistimi, ki jih 
ustanovijo ti služabniki. Nikoli ne bom pozabil, kaj je prišlo iz 
mojih ust, medtem ko sem pridigal na jugu. Cerkev je imela 
dobrega pastorja. Hodil je v avtoriteti, da bi zaščitil ljudi, in ljudje 
so ga spoštovali. Preostali člani osebja in služabniki pa niso bili več 
deležni enakega spoštovanja. Opazoval sem posameznike, ki niso 
spoštovali oseb, ki jih je pooblastil, kot so bili redarji, tajnice, 
sprejemno osebje pri vratih in pomožni pastorji. 

Na srečanju sem služil v preroškem duhu. Ko pridigam na ta 
način, velikokrat slišim, kako iz mojih ust pridejo določene besede. 
Pokazal sem na enega od zaposlenih cerkve in strogo izjavil: 
»Način, kako ravnate z njim, je način, kako ravnate s pastorjem.
Način, kako ravnate z njim, je način, kako se dejansko odzivate v
odnosu do Jezusa.«

Morali bi videti oči nekaterih članov cerkve. Luč razodetja se je 
prižgala in razkrila njihove drže. Bila je zdrava cerkev in ljudje so z 
veseljem sprejeli besede korekcije. Besede so dejansko koristile tudi 
meni. Ko služim v cerkvi ali obiskujem svojo domačo cerkev, 
izkazujem čast tistim, ki jih pastor pooblasti, vključno z 
zaposlenimi, osebjem, tajnicami, pomožnimi pastorji in redarji na 



PO D KRITJEM 

 

142  

parkiriščih. Postavil jih je pastor, ki ga je postavil Jezus, ki je 
postavljen od Očeta. Gre za to, da v ljudeh, ki jih srečujemo, 
prepoznamo Božjo avtoriteto. 

Odličen svetopisemski primer je zgodba o Naamánu, 
poveljniku sirske vojske. Bil je gobav in ni imel nobenega upanja, 
da bi lahko kdaj ozdravel. Njegova hebrejska služabnica mu je 
povedala, da je v Izraelu prerok, ki ga lahko ozdravi z močjo 
Gospoda, Izraelovega Boga. 

Sirski kralj mu je dal dovoljenje in ga poslal k izraelskemu 
kralju, ki ga je napotil v Elizejevo hišo: »Prišel je torej Naamán s 
svojimi konji in z vozovi in se ustavil pri vratih Elizejeve hiše. 
Elizej je poslal k njemu sla z naročilom: ›Pojdi in se sedemkrat umij 
v Jordanu, pa se ti meso povrne in boš čist.‹« (Druga knjiga kraljev 
5,9–10) 

Ko je to slišal, se je Naamán razjezil. Rekel je: »Glej, rekel sem 
si, da bo gotovo prišel ven, se ustopil in klical ime Gospoda, 
svojega Boga, mahal z roko nad bolnim mestom in tako ozdravil 
gobavost.« (11. vrstica) 

Njegovo napačno pričakovanje ga je skoraj odvrnilo od tega, 
kar mu je Bog želel podariti. Z veseljem bi sprejel Elizeja, če bi 
prišel ven, vendar se ni želel zadovoljiti zgolj z njegovim 
služabnikom ali zaposlenim, navsezadnje je bil Naamán 
pomemben človek. Užalilo ga je pomanjkanje neposrednega stika z 
Elizejem. Vendar bi kot poveljnik moral razumeti prenesena 
pooblastila. Dobra novica je, da ga je njegov služabnik uspel 
prepričati in je vendarle šel ter se sedemkrat umil v reki Jordan in 
bil popolnoma ozdravljen. Zgodilo se je točno tako, kot je rekel 
služabnik. Navsezadnje je bil pod avtoriteto tega človeka. 

Žalosten postanem, ko slišim, da udeležba na bogoslužjih pade 
vsakič, ko je pastor odsoten. S tem ljudje kažejo svoje pomanjkanje 
razumevanja resnične avtoritete. Če bi imeli pravo držo srca, bi 
enako učinkovito sprejemali od sodelavca ali potujočega 
pridigarja, saj sta pooblaščena od pastorja. Pastor pa nastopa v 



DVO JNA ČAST 

143 

Jezusovem imenu. Če razumemo avtoriteto kraljestva, se 
zavedamo, da ne gre za tekmovanje osebnosti, temveč za 
avtoriteto, podeljeno človeku, ki sega vse do Jezusa. 

Kot verniki bi morali spoštovati civilne voditelje, delodajalce, 
učitelje in druge, ki so pooblaščeni. Spoštovati bi morali starše, 
žene pa svoje može, in ko to počnemo, nam je obljubljena nagrada. 
Nazadnje pa bi morali izkazovati dvojno čast tistim, ki služijo pri 
oznanjevanju, zlasti tistim, ki se posvečajo poučevanju in služenju 
z Božjo besedo. 



 



145 

ENAJSTO POGLAVJE 

PO SLUŠN O ST IN  PO DREJEN O ST 

Lahko ubogamo, kljub temu pa nismo podrejeni. 

odrejenost je tema, ki zelo verjetno povzroča največ 
nesporazumov med verniki. Težka vprašanja bomo 
obravnavali v naslednjih treh poglavjih. V zadnjih desetih 

letih, ko sem poučeval o tem, kako biti pod kritjem, sem večkrat 
slišal vprašanja, kot so: 

• Ali je poslušnost brezpogojna?
• Kaj, če se ne strinjam z odločitvami svojega voditelja?
• Kaj, če avtoriteta sprejema slabe odločitve?
• Kaj, če mi avtoriteta naroči nekaj, kar ni prav?
• Kje naj potegnem črto?

To so odlična vprašanja, na katera je treba odgovoriti, če se želimo 
dosledno podrediti avtoriteti. Za začetek si oglejmo 
Pismo Hebrejcem: 

»Poslušajte svoje voditelje in jih ubogajte. Oni namreč bedijo nad
vašimi dušami kot tisti, ki bodo dajali odgovor. Tako bodo mogli to delati 
z veseljem in ne bodo vzdihovali, saj vam to ne bi nič koristilo.« (Pismo 
Hebrejcem 13,17) 

P 



PO D KRITJEM 

 

146  

Pisec teh besed nas izrecno opominja, naj storimo dve stvari: 1) 
poslušni naj bomo svojim voditeljem in 2) jih ubogamo. To sta dva 
različna napotka in pri tem se mnogi zmedejo. Lahko ubogamo, 
kljub temu pa nismo podrejeni. Dovolite mi, da razložim z 
osebnim primerom. 

 
PO MAN JK AN JE HRAN E 

 

Kot sem omenil v prejšnjem poglavju, sem po kratki karieri na 
področju inženirstva začel delati za veliko cerkev v južnem delu 
Združenih držav Amerike. Tam sem služil štiri leta in pol kot 
osebni asistent pastorja. To je bil čudovit položaj za učenje in prvo 
leto sem bil pogosto osupel, da mi je Bog dovolil služiti v 
kraljestvu na tak način. Spomnim se, da sem razmišljal, da bi moral 
pastorju plačati, ker mi je to omogočil. Ta faza medenih tednov je 
trajala približno eno leto. Potem je vse začelo bledeti, sprva 
neopazno, sledil pa je hiter upad mojega navdušenja. 

Bolj ko sem pastorja spoznaval, več napak sem videl. 
Kamuflažni učinek novega izziva in vznemirjenja je popustil. Imel 
sem težave, da bi stvari, ki sem jim bil priča, odgnal iz svojih misli. 
Kmalu so me te zadeve začele preganjati. Pogosteje kot ne se nisem 
strinjal s tem, kako so stvari potekale, kako so se lotevali reševanja 
težav in sprejemanja odločitev. 

Slišal sem pripombe, ki se niso zdele nič drugačne od ostrih 
pripomb, ki sem jih slišal v ameriških poslovnih vodah. Če se je 
govorilo o zaposlenih, sem vedel, da je le vprašanje časa, kdaj bodo 
odpuščeni ali prisiljeni sami oditi. Prepogosto so jih zamenjali tisti, 
o katerih sem menil, da samo govoričijo, v resnici pa so dvolični 
ljudje. Zdelo se je, da večina novincev hitro spleza na vodstvene ali 
druge ključne položaje. Zdelo se je, da moj pastor bolj uživa v 
družbi teh oseb kot v družbi resnično bogaboječih posameznikov. 
Smejal se je in se hihital ob njihovih opolzkih pripombah, v družbi 
iskrenih vernikov pa je deloval nezainteresirano in raztreseno. Bil 



PO SLUŠN O ST  IN PO DREJEN O ST 

147 

sem zmeden zaradi njegovega vedenja in kmalu postal kritičen. 
Bile so še druge pomanjkljivosti in vsem sem začel posvečati 

pozornost. Šlo je za mednarodno služenje, ki je bilo v Združenih 
državah Amerike zelo prepoznavno. Vsi programi so zahtevali 
veliko delovne sile in denarja, da so stvari tekle naprej. Imeli smo 
več kot 250 zaposlenih in najsodobnejšo opremo. Prihajali so 
svetovalci, da bi pomagali zbrati več denarja za obstoječe 
programe in prihodnje zamisli. Odgovoren sem bil, da sem njihov 
gostitelj. Ko sem bil sam z njimi, sem poslušal pogovore o njihovih 
srečanjih z mojim pastorjem. Samega sebe sem spraševal, ali gre 
tukaj za mega podjetje ali služenje. Več ko sem slišal, bolj sem 
razmišljal: To je zavajajoče. Jim je res mar za ljudi ali to počnejo samo 
zaradi denarja? Zakaj se je moj pastor obkrožil s temi ljudmi? 

Ves čas so bili okrog mene prijatelji, ki so bili enako kritični, kot 
sem bil sam. Zelo dobro se spomnim večerje pri enem paru. Oba 
moža sva bila neposredno odgovorna pastorju in njegovi ženi. 
Pogovarjali smo se, kako iz njihovega služenja ne prejemamo več. 
Spomnim se, da sem rekel: »Zadnjih šest mesecev nisem iz 
njegovih pridig prejel prav ničesar.« Vsi smo se strinjali, razen moje 
žene, ki je molčala. 

Večkrat se je ponovila izjava: »Enostavno ne dobivamo več 
hrane.« Strinjali smo se, da se naš čas služenja v okviru te službe 
izteka. Glede celotnega vprašanja smo se počutili zelo duhovno in 
bili smo prepričani, da se Bog pripravlja, da nas sprosti v služenje, 
za katero nas je pripravil. Med nami je vladalo prepričanje, da se 
naši dnevi na teh delovnih mestih končujejo in da nas 
čaka napredovanje. 

T EŽAVA JE BILA PRI MEN I 

Nekaj dni pozneje me je Bog med molitvijo v svojem usmiljenju 
spomnil na stvari, o katerih smo se pogovarjali v hiši tega para. 
Izraz »pomanjkanje hrane« ni bil le stvar tega večera, ampak je še 



PO D KRITJEM 

 

148  

naprej intenzivno zaposloval moje misli, tudi ko sem na 
bogoslužjih poslušal pridige svojega pastorja. Ko sem premišljeval 
o svoji trenutni lakoti in kako ne dobivam dovolj hrane, me je Sveti 
Duh odločno obvestil: Težava ni v tvojem pastorju. Težava je tebi! 

Bil sem osupel in skoraj nejeverno pomislil: Bi mi Bog lahko 
rekel kaj takega? Ko sem v preteklosti izkusil tovrstno korekcijo, 
sem pogosto okleval in izpodbijal točnost tega, kar sem slišal. V 
umu sem se spraševal: Ali si prepričan, da govoriš pravi osebi? (Ko 
dozorevamo, bi se s tem vprašanjem morali spopadati vse redkeje, 
saj se začnemo zavedati, kako malo v resnici vemo.) 

Na glas sem se vprašal: »Zakaj je težava v meni?« 
Gospod je odgovoril: Nenehno omenjaš pomanjkanje hrane. V 

knjigi Izaija piše: »Če me boste radi poslušali, boste uživali dobrine 
dežele. Če pa nočete in se upirate, vas meč požre, kajti Gospodova usta 
so govorila.« (Izaija 1,19–20) 

Ta svetopisemski odlomek sem dobro poznal in bil prepričan, 
da sem zelo poslušen. Toda Sveti Duh je nadaljeval: Ubogaš vse, kar ti 
rečejo v tej službi, vendar nisem rekel: »Če boste poslušali, boste uživali 
dobrine dežele.« Rekel sem: »Če me boste radi poslušali …« Gre za 
voljno držo poslušnosti. In tvoja drža je zanič! 

Potem me je spomnil, da je bila v času srednje šole, preden sem 
se na novo rodil, moja najljubša televizijska oddaja v sredo zvečer 
Baretta. Dan za odvoz smeti je bil četrtek in tovornjak je prihajal 
zelo zgodaj. Smeti je bilo treba odnesti večer prej in to je bila moja 
naloga. Zdelo se je, da je mama vsak teden prišla tik pred 
vrhuncem oddaje in vprašala: »Sin, si že odnesel smeti?« 

Moj odgovor je vedno bil: »Ne še.« 
Mama pa je odgovorila: »Želim, da vstaneš in jih odneseš ven 

prav zdaj.« 
Odgovoril sem, »v redu,« in ubogal. 
Če bi se kdo osredotočil na moje vedenje, bi morda pohvalil 

mojo poslušnost in se ne bi motil. Vendar sem se v sebi grdo 
pritoževal: »Ne morem verjeti, da mi vedno reče, naj to storim, 



PO SLUŠN O ST  IN PO DREJEN O ST 

149 

prav sredi moje najljubše oddaje. Zakaj ne more počakati deset 
minut, da se oddaja konča?« 

Sveti Duh je rekel: Bil si poslušen, a ne volján. Tvoja drža do mame 
ni bila pravilna. Razlog, da v tej cerkvi ne dobivaš hrane (ne uživaš 
dobrin mojega kraljestva), je ta, da čeprav si poslušen, nisi volján! 

Razumel sem, kako me je moja drža do mojega pastorja 
pripeljala do te točke, ko nisem prejemal od Boga, in me vodila na 
nevarno območje. Pismo Hebrejcem 13,17 se zaključi z naslednjimi 
besedami: »Saj vam to ne bi nič koristilo.« 

Oči so se mi odprle. Takoj sem se pokesal. Naslednjo nedeljo 
sem odšel v isto cerkev, sedel na istem sedežu in poslušal istega 
pastorja, ki je poučeval isto serijo pridig. Toda tisto jutro je bilo vse 
drugače. Nebesa so se odprla in osupnil sem nad razodetjem, ki mi 
ga je Bog dal prek učenja mojega pastorja. Sedel sem skoraj v 
solzah in premišljeval, kaj vse sem zamudil v preteklih šestih 
mesecih zaradi slabe drže do avtoritete, pod katero me je Bog 
postavil. 

Ko nismo podrejeni pooblaščenim avtoritetam, se upiramo 
Božji avtoriteti, ker je on tisti, ki je te avtoritete postavil! Bog želi, 
da bi lahko uživali in imeli koristi od bogato obložene mize, ki nam 
jo pripravlja prek tistih, ki jih pošlje v naše življenje. 

Poslušnost je povezana z odzivom na avtoriteto v obliki naših 
dejanj. Podrejenost pa je povezana z našo držo do avtoritete. Pri 
tem večina izmed nas odpove. Bog gleda na naša zunanja dejanja 
in tudi na skrito držo naših src. David je svojemu sinu Salomonu 
ob predaji prestola izrekel naslednje besede: »Ti pa, moj sin 
Salomon, spoznaj Boga svojega očeta in mu služi z vsem srcem in z 
voljno dušo! Kajti Gospod preiskuje vsa srca in pozna vse misli in 
namene.« (Prva Kroniška knjiga 28,9; poudarka dodana) 

Zato nas pisec Pisma Hebrejcem spodbuja, naj ne bomo samo 
poslušni tistim, ki so nad nami, ampak naj bomo tudi podrejeni. Ko 
je Pavel rekel: »Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim,« 
govori o poslušnosti v povezavi z voljno držo. 



PO D KRITJEM 

 

150  

PO DREJEN O ST  BREZ PO SLUŠN O ST I 
 

Oglejmo si besede pisca Pisma Hebrejcem iz drugega prevoda: 
»Ubogajte svoje voditelje in se podrejajte njihovi avtoriteti.« (13,17, 
prosti prevod po zgledu angleškega prevoda Svetega pisma New 
International Version) Ponazoril sem, kako smo lahko poslušni, ne 
da bi bili tudi podrejeni. Obstaja pa tudi obratna možnost. Lahko 
imamo držo podrejenosti, pa nismo poslušni. Dober primer je 
Jezusova prilika o dveh sinovih, o kateri smo govorili v 
tretjem poglavju. 
En sin je bil voljan: »Da, gospod, šel bom in delal v tvojem 
vinogradu.« Vendar ni ubogal. Jezus je jasno povedal, da ni 
izpolnil očetove volje, čeprav se je z njo miselno strinjal. 

To se danes pogosto dogaja v cerkvah. Imamo odlične namene, 
prikimavamo, se nasmihamo in soglašamo z avtoritetami, ki so nad 
nami, rekoč: »To bom storil!« Potem pa tega ne naredimo, ker nam 
preprosto ni pomembno. Temu rad rečem lepo uporništvo. Ne 
pustite se zavesti: lepo uporništvo je enako smrtonosno kot očitno 
uporništvo brez olike. Niti eno v Božjem kraljestvu ni deležno časti. 

Jezusove besede cerkvam v knjigi Razodetja to potrjujejo. 
Cerkve pozdravi z besedami: »Vem za tvoja dela.« (Razodetje 2–3) 
Cerkve so imele dobre namene in ena cerkev je sebe imenovala 
živa, vendar je Jezus rekel, da so zaradi svoje neposlušnosti in del 
mrtvi. Ne pozabite, da je On tisti, ki bo »vsakemu povrnil po 
njegovih delih« (Pismo Rimljanom 2,6). Dobri nameni na Božji 
sodbi ne bodo obstali. Ostala bo samo prava vera, ki je izkazana z 
ustreznimi deli poslušnosti. 

 
K JE PO T EGN EMO  Č RT O  

 

Božja zapoved se torej glasi: »Poslušajte svoje voditelje in jih 
ubogajte.« Kot sem že omenil, me ljudje pogosto iskreno 
sprašujejo: »Kje naj potegnemo črto? Ali Bog pričakuje, da bomo 



PO SLUŠN O ST  IN PO DREJEN O ST 

151 

ubogali avtoritete, ne glede na to, kaj nam naročijo? Kaj pa, če mi 
naročijo, naj storim nekaj, kar je greh?« Sveto pismo nam naroča 
brezpogojno podrejenost avtoritetam, vendar ne naroča 
brezpogojne poslušnosti. Ne pozabite, da je podrejenost povezana 
z držo, poslušnost pa z izpolnjevanjem tega, kar nam je naročeno. 

Edini primer – in želim poudariti, da gre za edino izjemo, ko ne 
bi smeli ubogati avtoritete – je, ko nam naroči, naj storimo nekaj, 
kar je v neposrednem nasprotju s tem, kar je Bog povedal v svoji 
Besedi. Z drugimi besedami, poslušnosti smo oproščeni samo 
takrat, ko nam voditelji naročijo, naj grešimo. Vendar pa moramo 
tudi v teh primerih ohraniti ponižno in podrejeno držo. 

Babilonski kralj Nebukadnezar je bil krut, ubil je veliko 
Izraelcev in uničil njihovo domovino. Vendar ga je Bog imenoval 
za svojega služabnika (Jeremija 25,9; 27,5–7), kar ponovno potrjuje, 
da je Bog tisti, ki človeku daje avtoriteto. Ta kralj je preostanek 
Božjega ljudstva odpeljal v Babilon. Med njimi so bili Daniel, 
Šadráh, Mešáh in Abed-Nego. 

Ta kralj je izdal odlok, s katerim je vsem ljudem zapovedal, naj 
se ob zvoku inštrumentov priklonijo in častijo zlato podobo. Odlok 
je predpisoval kazen za tiste, ki ne bodo ubogali: vrženi bodo v 
ognjeno peč. Hebrejci so se bali Boga bolj kot peči in se niso držali 
tega odloka, saj je neposredno kršil drugo Božjo zapoved, ki jo je 
Bog dal po Mojzesu in je bila zapisana v Tori. Prekršili so človeški 
ukaz, da bi se držali Božjega. 

Samo vprašanje časa je bilo, kdaj bo kralj Nebukadnezar 
izvedel za njihovo neposlušnost. Zelo se je razjezil na Šadráha, 
Mešáha in Abed-Nega in jih je pripeljal predse, da bi jih zaslišal. 
Prisluhnite njihovim besedam: »Ne zdi se nam potrebno, da bi se 
tebi zaradi tega opravičevali. Če nas naš Bog, ki ga častimo, more 
osvoboditi, nas bo rešil tudi iz goreče, ognjene peči in iz tvoje roke, 
o kralj. Pa čeprav ne, vedi, o kralj, da ne bomo častili tvojih bogov
in ne bomo molili zlate podobe, ki si jo postavil.« (Daniel 3,16–18)

Bili so neomajni v poslušnosti Božji zapovedi, vendar so kralju 



PO D KRITJEM 

 

152  

odgovorili s spoštovanjem. Naslavljali so ga z besedami »o kralj«; 
niso rekli: »Bedak, nikoli ne bomo storili tega, kar praviš!« Takšno 
nespoštljivo govorjenje bi bilo uporniško. Podrediti se moramo 
avtoriteti, tudi če ne moremo ubogati njenega ukaza. 

To je razvidno iz Petrovih navodil ženam: »Prav tako bodite, 
žene, podrejene svojim možem. Tako bodo tisti, ki niso pokorni 
besedi, pridobljeni že po vedênju svojih žena, brez besede, ker 
bodo opazovali vaše strahospoštljivo, čisto življenje.« (Prvo Petrovo 
pismo 3,1–2, poudarek dodan) Žena mora ubogati (Pismo Titu 2,5) 
in spoštovati svojega moža z držo ponižnosti. Peter je znova 
potegnil vzporednico med vedenjem in podrejenostjo. Ti dve 
lastnosti sta nato združeni z življenjskim slogom čistosti in 
strahospoštovanja. Žena je opomnjena, naj ohranja spoštljiv odnos 
do moževega položaja avtoritete, čeprav ta ni vernik. Ne bi ji bilo 
treba brezpogojno ubogati, če bi ji naročil, naj greši, vendar je 
poklicana k brezpogojni podrejenosti in spoštovanju njegovega 
položaja avtoritete. 

Možen primer bi bila verna žena, ki se javi na telefon, vendar 
njen mož ne želi govoriti s klicateljem in ji naroči: »Povej mu, da 
me ni tukaj.« 

Ustrezen odgovor bi bil: »Dragi, ne bom lagala. Bi rad, da mu 
povem, da nisi na voljo?« S tem ohrani spoštovanje do njegovega 
položaja avtoritete, vendar ne uboga njegove prošnje, naj laže. 

Peter nadaljuje: 

 
Vaš okras naj ne bo zunanji, v spletanju las, v navešanju zlatega 

nakita in oblačil, ampak naj bo to rajši skriti človek srca v nepropadljivosti 
krotkega in tihega duha, ki je dragocen v Božjih očeh. Tako so se namreč 
nekoč krasile tudi svete žene, ki so upale v Boga in so bile podrejene 
svojim možem. Tako je bila Sara poslušna Abrahamu in ga je imela za 
gospodarja. Postale ste njeni otroci, če delate dobro in se ne pustite 
prestrašiti nobeni grožnji. (Prvo Petrovo pismo 3,3–6) 

 



PO SLUŠN O ST  IN PO DREJEN O ST 

153 

Sarino strahospoštovanje je bilo razvidno iz načina, kako je 
spoštovala Abrahama kot svojega gospodarja in ga ubogala. Izraz 
gospodar ponazarja njeno držo podrejenosti, poslušnost pa je 
razvidna iz tega, da se ni vdala strahu. Strah je grozen gospodar. 
Strah zbada z besedami: »Ne morem zaupati Bogu, da bi se 
podredila svojemu možu ali kateri koli drugi avtoriteti. Zaščititi se 
moram!« Ne pozabimo, da je Bog, ne neki oblastihlepen človek, 
tisti, ki je rekel, naj se podredimo. Ko ga ubogamo, smo deležni 
njegove zaščite. 

SPREVRAČ AN JE ZAPO VEDI 

Razžalostilo me je, ko sem slišal zgodbe žensk, ki so sprejele 
načelo brezpogojne podrejenosti in ga uporabile tudi za 
brezpogojno poslušnost. Slišal sem sprevržene primere, ko so verni 
možje od svojih žena zahtevali, da z njimi gledajo opolzke 
videoposnetke za odrasle z namenom spolnega vznemirjenja, žene 
pa so to sprejele, ker so menile, da s svetopisemskega vidika 
nimajo druge možnosti. Poznam može, ki so zahtevali, da se 
njihove žene poslužujejo nepoštenih praks v njihovo korist, in to so 
storile. Slišal sem za može, ki so svojim ženam prepovedali 
obiskovanje cerkvenih bogoslužij, in žene so se srečanj nehale 
udeleževati. Takšnih navodil ni za ubogati, ker kršijo Sveto pismo. 

Pojdimo še malo dlje. Poznam primere, ko možje pretepajo 
svoje otroke ali žene, žene pa to zlorabo prikrivajo. V drugih 
primerih so bili otroci spolno zlorabljeni, žene pa niso storile 
ničesar. To je kršitev vseh predpostav, na katerih temelji Božja 
avtoriteta, in ženske v teh situacijah morajo razumeti, da Bog nikoli 
ne bi želel, da nedejavno opazujejo in ne storijo ničesar. Če je mož 
vpleten v življenje ogrožajoče vedenje, naj žena loči sebe in otroke 
od njega in se ne vrne, dokler ni prepričana, da je prišlo do 
popolnega spokorjenja. 

Celo David, bojevnik in močan mož, se ni še naprej sprehajal po 



PO D KRITJEM 

 

154  

palači, ko je Savel metal kopja. Odšel je in živel v puščavi, vendar 
nikoli ni izgubil svojega spoštljivega odnosa do Savlove avtoritete. 
Davidova podrejenost Savlovi avtoriteti ni prenehala, čeprav je 
pobegnil pred Savlovo prisotnostjo in čakal bodisi na resnično 
spokorjenje bodisi na pravično Božjo sodbo. 

 
BO G BLAGO SLO VI T ISTE, K I N E UBO GAJO  UK AZO V, DA BI GREŠILI 

 
Obstajajo tudi drugi primeri neupoštevanja avtoritete. Faraon je 

ukazal hebrejskima babicama, naj ubijeta dečke, ki se rodijo 
hebrejskim ženskam. Vendar pa Sveto pismo navaja: »Toda babici 
sta se bali Boga in nista storili, kakor jima je naročil egiptovski kralj, 
ampak sta pustili dečke živeti.« (Druga Mojzesova knjiga 1,17) Bog 
je bil tako zadovoljen z njunim vedenjem, da Sveto pismo pravi: 
»Ker sta se babici bali Boga, jima je naredil hiši.« (21. vrstica) 
Gospod ju je nagradil za neupoštevanje ukaza, da grešita. 

Sanhedrín je učencema zapovedal, »da nikakor ne smeta več 
govoriti in učiti v Jezusovem imenu. Peter in Janez pa sta 
odgovorila: ›Presodite, kaj je bolj pravično pred Bogom: poslušati 
vas ali Boga? Ne moreva, da ne bi govorila o tem, kar sva videla in 
slišala.‹« (Apostolska dela 4,18–20) Kako bi lahko bila poslušna tem 
voditeljem, ko jima je Jezus pred tem zapovedal: »Pojdite po vsem 
svetu in oznanite evangelij vsemu stvarstvu!« (Evangelij po Marku 
16,15) Nista mogla! Sanhedrín je učencema zapovedal, naj storita 
nekaj, kar je bilo v nasprotju z Jezusovo zapovedjo, zato sta 
spoštljivo zavrnila. Prisluhnite, kaj pravi Sveto pismo, da je bil 
rezultat te njune odločitve: »Apostoli so z veliko močjo pričevali o 
vstajenju Gospoda Jezusa in velika milost je bila nad vsemi.« 
(Apostolska dela 4,33) Strah Božji v njunem življenju je prinesel 
izjemen blagoslov in moč. 

Tudi v Pavlovem odgovoru istemu Sanhedrínu vidimo enako 
držo spoštovanja oziroma podrejenosti, kot sta jo imela učenca. Ko 
so ga pripeljali pred véliki zbor, so bile prve besede, ki jih je izrekel 



PO SLUŠN O ST  IN PO DREJEN O ST 

155 

v svoj zagovor: »Bratje! Vse do današnjega dne sem živel pred 
Bogom s čisto vestjo.« (Apostolska dela 23,1) Ko je veliki duhovnik 
Hananija slišal te besede, je naročil tistim, ki so stali blizu Pavla, naj 
ga udarijo po ustih. Pavel je nato rekel: »Tebe bo Bog udaril, ti 
pobeljeni zid!« V nadaljevanju beremo: »Tisti, ki so stali okrog 
njega, so mu rekli: ›Vélikega duhovnika Božjega zasramuješ?‹ Pavel 
je odvrnil: ›Nisem vedel, bratje, da je véliki duhovnik. Zakaj pisano 
je: Voditelja svojega ljudstva ne boš sramotil.‹« (Apostolska dela 
23,4–5) 

Ko je Pavel izvedel, da je Hananija človek z avtoriteto, se je 
pokesal svoje drže in besed. Učenci niso ubogali ukazov, ki so 
nasprotovale pismom, vendar so ohranili držo podrejenosti, saj so 
vedeli: »Obstoječe oblasti so postavljene od Boga.« 

DAN IELO VA O DLO Č ITEV SPO ŠT O VAT I VIŠJI ZAK O N 

V Danielovih dneh je bil sprejet zakon, da bo vsakdo, ki bi molil h 
kateremu koli bogu ali človeku razen kralju, vržen v jamo z levi. 
Zavistni uradniki so spodbudili uvedbo tega zakona z namenom 
uničiti Daniela. Pokvarjeni voditelji so prevarali kralja Dareja, da je 
podpisal zakon. Daniel ni niti pomislil, da bi se podredil temu 
ukazu, odločil se je ubogati Boga. Držal se je psalmistovega načrta: 
»Zvečer, zjutraj in opoldne bom tožil in stokal. Slišal bo moj glas.«
(Psalm 55,16)

Oglejmo si, kako je Daniel ravnal: »Ko je Daniel izvedel, da je 
bil odlok podpisan, je šel v svojo hišo. V gornji izbi je imel odprta 
okna proti Jeruzalemu. Trikrat na dan je pokleknil na svoja kolena, 
molil in slavil svojega Boga, kakor je delal že prej.« (Daniel 6,11) 

Danielova neposlušnost je bila sporočena kralju, ki je bil 
prisiljen Daniela odpeljati v jamo z levi. Vendar se Danielova 
podrejena drža ni omajala, tudi ko se je soočal s krivico. Bog ga je 
rešil in zaprl usta lačnih levov, da je Daniel spal nepoškodovan. Ko 
je kralj videl, kaj se je zgodilo, je dal tiste, ki so spletkarili proti 
Danielu, vreči k požrešnim levom, ki so jih požrli. 



PO D KRITJEM 

 

156  

IZID N I VEDN O  PRIJETEN 
 

Bog je v teh situacijah svoje svete rešil, vendar ni vedno tako. V 
Pismu Hebrejcem beremo: 

 

Drugi pa so bili mučeni in niso sprejeli oprostitve, da bi dosegli 
boljše vstajenje. Drugi so izkusili zasmehovanje in bičanje pa še verige in 
ječo. Kamnali so jih, žagali, umirali so pobiti od meča, okrog so hodili v 
ovčjih kožuhih in kozjih kožah, trpeli so pomanjkanje, stiske in zatiranje. 
Tisti, ki jih svet ni bil vreden, so se potikali po puščavah, po gorah, po 
votlinah in podzemeljskih jamah. (11,35–38) 

 

Ti moški in ženske so bili deležni ostre in nepravične obravnave 
s strani voditeljev. 

Tertulijan, ki je bil učitelj v zgodnji cerkvi in je živel med letoma 
140 in 230 po Kr., je rimske voditelje in državljane opomnil, da je 
njihovo preganjanje samo še okrepilo krščanstvo. Napisal je: »Bolj 
ko nas sekate, več nas je. Kri kristjanov je seme.« (Apologija, 
poglavje 50) 

Dovolite mi, da ponovim besede tega neznanega Rimljana, ki je 
opisal preganjane vernike. 

 

V svojih državah prebivajo samo kot popotniki. So v mesu, vendar 
ne živijo po mesu. Svoje dni preživijo na zemlji, vendar so državljani 
nebes. Spoštujejo predpisane zakone, hkrati pa s svojim življenjem te 
zakone daleč presegajo. Tisti, ki jih sovražijo, ne morejo podati nobenega 
razloga za svoje sovraštvo. (Pismo Diognetu, 5. poglavje) 

 
Ubogali so in se podrejali, vendar so s svojim spoštljivim ali 

podrejenim vedenjem poslušnost zdaleč presegali. Tako kot smo 
videli v Petrovem opominjanju, je vedenjski odziv teh vernikov do 
nepravičnih voditeljev te voditelje presenetil in povzročil, da so 
nekateri od njih bili pridobljeni za Gospoda. 

 
 



PO SLUŠN O ST  IN PO DREJEN O ST 

157 

BREZ SIVIH O BMO Č IJ 

Ne glede na to, ali gre za avtoriteto v državi, družini, cerkvi ali 
družbi, nas Bog opominja, naj imamo podrejeno držo in ubogamo 
tudi z dejanji, razen če nam avtoriteta naroči nekaj, kar je v Svetem 
pismu jasno označeno kot greh. Naj poudarim besedo jasno. V 
omenjenih primerih verniki niso ubogali, ko jim je bilo 
zapovedano, naj zanikajo Kristusa, morijo, častijo druge bogove ali 
neposredno kršijo Jezusov ukaz. To niso bila siva območja ali 
področja, na katerih je dopuščena lastna presoja. 

Tukaj je primer sive cone, ki sem jo slišal od zaposlenih nekega 
služenja: »Pastor mi je rekel, naj ne svetujem in molim za ljudi med 
delovnim časom, vendar to ni Božja ljubezen, in ne hoditi v 
ljubezni je greh, zato bom to vseeno počel.« V resnici gre za 
obsojajočo držo s strani osebe pod avtoriteto. Gre za njeno lastno 
razlago. Pastor ji ni naročil, naj krši Božjo besedo. Poleg tega je ta 
oseba plačana za tipkanje, arhiviranje, obdelavo podatkov ali 
drugo obliko dela, ne pa za molitev. 

V bistvu bo zaradi nepodrejenosti na koncu zagrešila krajo. Če 
ima oseba na srcu molitev za druge, bi morala prositi pastorja za 
dovoljenje, da se tistim, ki potrebujejo pomoč, posveti v prostem 
času ali po službi. Če pastor še vedno ni zadovoljen s to idejo, 
morda meni, da zaposleni ni ustrezno usposobljen za svetovanje 
ljudem, ki prosijo to služenje za pomoč. Če je pastor s to politiko 
sprejel slabo odločitev, bo za to odgovarjal Bogu, vendar to ni 
poziv vsem pod njegovo avtoriteto, naj ga obsojajo. To je le en od 
stotin primerov, vendar bistvo ostaja nespremenjeno: avtoriteti bi 
morali biti neposlušni le, če bi poslušnost pomenila jasno kršitev 
Božje besede. 

Morda se še vedno sprašujete: »Kaj pa, če mi avtoriteta naroči, 
naj v svojem življenju naredim nekaj, s čimer se ne strinjam? Ali če 
mi avtoriteta naroči nekaj, kar je očitno nespametno? Ali če mi 
avtoriteta naroči, naj storim nasprotno od tega, kar mi je bilo 



PO D KRITJEM 

 

158  

razodeto v molitvi?« Svetopisemske odgovore na ta vprašanja bom 
podal v naslednjem poglavju. 



 

159  

 
 
 
 

 
DVANAJSTO POGLAVJE  

 

K AJ, Č E MI AVT O RITETA N ARO Č I …? 
 

Kar nas zanima, je razodetje avtoritete, ki je razodetje Boga samega, saj sta 
on in njegova avtoriteta neločljiva. 

 
si smo se srečali z ljudmi, ki so nezadovoljni z voditelji nad 
njimi. Pritožujejo se nad neučinkovitimi tehnikami ali 
nespametnimi odločitvami in kako negativno vplivajo na 

njihovo življenje. Pritožujejo se, da so jim voditelji obljubili 
določene stvari, vendar še vedno čakajo, da se te stvari zgodijo. 
Pravzaprav se zdi, da se stvari še slabšajo. Prepričani so, da je 
pastorju spodletelo, in zato menijo, da je njegova avtoriteta ločena 
od Božje. To sklepanje odpira vrata pritoževanju, ki se sčasoma 
izrazi kot neposlušnost. Samo vprašanje časa je, preden se začnejo 
spogledovati s prevaro in se pustijo zvabiti stran od avtoritete, ki 
jim jo je Bog dal za njihovo rast in zaščito. 
 

BO LJE N AM JE BILO  BREZ TEBE! 
 

Točno temu vzorcu so sledili tudi Izraelovi sinovi. Bili so časi, ko so 
Mojzesovo vodstvo šteli za neučinkovito in celo škodljivo zanje. 
Vendar se ni začelo tako. Ko je Mojzes po svoji izkušnji v puščavi 
ponovno prišel na prizorišče, se je še pred prvim srečanjem s 
faraonom sestal z izraelskimi voditelji. Razkril jim je, kako ga je 
Gospod poslal, da jih osvobodi in jih popelje »iz te dežele v lepo in 

V 



PO D KRITJEM 

 

160  

širno deželo, v deželo, v kateri se cedita mleko in med« (Druga 
Mojzesova knjiga 3,8). Ko so slišali to čudovito novico, so verjeli 
Mojzesu in častili Boga. Ko so zrli v obljubljenega Božjega voditelja, 
ki jih bo izpeljal iz suženjstva, jih je preplavila silna radost. 

Mojzes je zapustil zborovanje, šel k faraonu in mu posredoval 
sporočilo, ki mu ga je Bog dal na gori: »Tako govori Gospod, 
Izraelov Bog: ›Odpústi moje ljudstvo!‹« (Druga Mojzesova 
knjiga 5,1) 

Faraon je rekel: »›Kdo je Gospod, da bi moral poslušati njegov 
glas in odpustiti Izraela? Ne poznam Gospoda in tudi ne odpustim 
Izraela … Zakaj odvračata ljudstvo od dela?‹ Še istega dne je 
faraon povečal njihovo stisko. Jezno je naročil svojima 
nadzornikoma: ›Naložita jim dodatno delo. Naj se potijo!‹« (vrstice 
2–9, v drugem delu prirejeno po zgledu angleškega prevoda New 
Living Translation) 

Niso več dobivali slame, ki je bila potrebna za proizvodnjo 
velike količine opek, ki so jih morali Izraelci vsak dan proizvajati. 
Ponoči so morali paberkovati in podnevi delati. Skupno število 
opek pa se ni zmanjšalo, čeprav slama ni bila več zagotovljena. 

Izraelci so se razkropili po deželi in iskali slamo. Priganjači 
sužnjev so bili kruti. Z biči v rokah so osorno ukazali: »Izpolnite 
svojo dnevno kvoto opek, tako kot prej!« 

Pretepli so izraelska nadzornika, ki sta bila zadolžena za svoje 
ekipe. »Zakaj niste ne včeraj in ne danes izpolnili svojih kvot?« so 
poizvedovali. Tako sta izraelska nadzornika odšla k faraonu in se 
zavzela za ljudi. »Prosim, ne ravnaj z nami tako,« sta rotila. »Ne 
dajejo nam slame, vendar še vedno zahtevajo, naj naredimo enako 
število opek kot prej. Pretepajo naju zaradi nečesa, kar ni najina 
krivda! Krivi so tvoji priganjači, ker postavljajo tako nerazumne 
zahteve.« 

Faraon pa je odgovoril: »Samo leni ste! Očitno nimate dovolj 
dela. Če bi bili zaposleni, ne bi govorili: ›Odpusti nas, da darujemo 
Gospodu.‹ Zdaj pa se vrnite na delo! Slame ne boste dobivali, 



K AJ, ČE MI AVT O RITET A NARO ČI …? 

161 

vendar morate kljub temu dostaviti običajno količino opek.« Ker 
faraon ni popustil njunim zahtevam, sta izraelska nadzornika 
dojela, da sta v resnih težavah. Ko sta odhajala s faraonovega 
dvora, sta srečala Mojzesa in Arona, ki sta ju čakala zunaj. 
»Naj vama Gospod sodi, da sta nas spravila na tako slab glas pred
faraonom in njegovimi služabniki. Dala sta jim pretvezo, da nas
ubijejo!« (Druga Mojzesova knjiga 5,13–21, prirejeno po zgledu
angleškega prevoda New Living Translations)

Zdaj je bilo Izraelovo ljudstvo razburjeno zaradi Mojzesovega 
vodstva. Njegovi pridiganje in usmeritve so jim prinesli stisko in 
nadloge. Začeli so ločevati njegovo avtoriteto od Božje avtoritete, 
kar je razvidno iz tega, da so nanj klicali božansko sodbo. 

Vsega je bil kriv Mojzes. Če bi jih pustil pri miru, jih faraon ne 
bi obravnaval s tako strogostjo. Niso se zavedali, da je potek 
dogodkov usmerjal Bog sam in ne hudič ali kakšen zmeden 
voditelj. Nič se ni zgodilo zunaj njegovega velikega načrta in 
daljnovidnosti. Gospod je zapovedal Mojzesu, naj spregovori 
faraonu. Bog je bil tisti, ki je zakrknil faraonovo srce, in ne hudič ali 
celo Mojzes sam. To je jasno, ker to potrjuje več odlomkov: 
»Gospod pa je zakrknil faraonovo srce, in ni pustil Izraelovih sinov
iz svoje dežele.« (Druga Mojzesova knjiga 11,10; oglejte si tudi
Drugo Mojzesovo knjigo 9,12; 10,1 in 20 ter 27) Bolj ko je bilo
faraonovo srce zakrknjeno, težje je bilo življenje
Abrahamovih potomcev.

Po mnogih stiskah so bili Izraelci izpuščeni iz Egipta, le da bi 
tavali po ogromni puščavi. Brez vode in s pojemajočimi zalogami 
hrane so se ponovno začeli spraševati: Ali jim ni Mojzes obljubil 
svobode in obilja? »Lepo in širno deželo, deželo, v kateri se cedita 
mleko in med.« Bila je širna, vendar ne tako dobra, kot bi si lahko 
mislili, predvsem pa na vidiku ni bilo ne mleka ne medu! Je bil to 
njegov koncept svobode in obilja? Ga je res poslal Bog? 

Po treh dneh pomanjkanja jih je Mojzes popeljal v kraj, 
imenovan Mara, kjer so našli vodo. Verjetno so pomislili, v redu, 



PO D KRITJEM 

 

162  

morda se bodo stvari začele spreminjati. Kmalu pa so odkrili, da vode 
ne morejo piti, ker je slabe kakovosti. Niso mogli verjeti in med 
ljudstvom so se vneli nemiri nevere. Medtem ko so se drug 
drugemu pritoževali nad Mojzesom, so njihove kritike postajale 
vse ostrejše. Nezadovoljstvo se je nenadzorovano širilo kot rak, ki 
je okužil celotno skupnost. Morda je Mojzes vedel dovolj, da je 
ljudstvo izpeljal iz stare dežele, vendar ne dovolj, da bi jih popeljal 
v novo deželo. 

Izraelovi sinovi so rekli Mojzesu in Aronu: »O da bi umrli po 
Gospodovi roki v egiptovski deželi, ko smo sedeli pri loncih mesa, 
ko smo jedli kruha do sitega! Odpeljala sta nas namreč v to 
puščavo, da z lakoto pomorita vse to občestvo!« (Druga Mojzesova 
knjiga 16,3) 

Imeli so dovolj. Mojzesove vodstvene sposobnosti so se v 
marsičem izkazale za jalove. Ali ni bilo življenje za njih boljše, 
preden je prevzel vodstvo? Vse, kar so poznali, sta bila izjemen 
stres in stiska zaradi njegovega pridiganja v Egiptu. Se bo to kdaj 
končalo? Ušli so eni stiski, le da bi zašli v naslednjo. Njihov 
voditelj jim je obljubil deželo, v kateri se cedita mleko in med, 
vendar so v puščavi videli le sušno zemljo, kače in škorpijone. 
Njihov voditelj je moral nekje vmes skreniti s poti ali je bil morda 
celo zloben. Pod faraonovo oblastjo so vsaj imeli hrano. Videti je 
bilo, da jih Mojzes vodi v smeri muk in lakote. Življenje v Egiptu je 
bilo boljše! Njihovo pritoževanje se je stopnjevalo do te mere, da so 
rekli drug drugemu: »Postavimo si poglavarja in vrnimo se v 
Egipt!« (Četrta Mojzesova knjiga 14,4) 

Toda prisluhnite besedam, ki jih je Mojzes namenil tistim, ki so 
se naveličali tega od Boga postavljenega voditelja: »… je Gospod 
slišal vaše godrnjanje, s katerim godrnjate čezenj. A kaj sva midva? 
Ni čez naju vaše godrnjanje, ampak čez Gospoda.« (Druga 
Mojzesova knjiga 16,8) 

Ti moški in ženske so mislili, da je njihova nepodrejenost 
usmerjena proti Mojzesu in nikakor ni povezana z Bogom. Mislili 



K AJ, ČE MI AVT O RITET A NARO ČI …? 

163 

so, da so ta dva uspešno ločili. Živeli so na podlagi svojega razuma 
in ne po načelu poslušnosti. Tisti, ki živijo na podlagi svojega 
omejenega razuma in okoliščin, se znajdejo na poti norosti. Ne 
bodo izpolnili svojega namena, tisti pa, ki priznavajo in ubogajo 
avtoriteto, bodo zavzeli obljube enako kot Jozue in Kaleb. 

K AJ, Č E ZN AM RAZLO Č IT I …? 

Morda se imate za modrejše od Izraelovih sinov, ki so presojali po 
očitnih in trenutnih učinkih odločitev svojega voditelja. Morda si 
domišljate, da ste bolj duhovni, kot Jozue. Ugotovili bi, da je imel 
Mojzes prav, in se nikoli ne bi odzvali tako, kot so se odzvali 
Izraelovi sinovi, bili bi skupaj z Jozuetom. 

To je morda res, vendar moramo biti pri takšnih 
predpostavkah previdni. Farizeji so vztrajno trdili: »Če bi mi živeli 
v dneh naših očetov, ne bi sodelovali z njimi« (Evangelij po Mateju 
23,30), vendar je Jezus izjavil, da imajo istega duha kot njihovi 
očetje. Enostavno je razlikovati med pravilnim in napačnim, ko je 
vse že mimo in so bile knjige že napisane. Tisto, kar je Jozueta 
ločilo od njegovih vrstnikov, ni bilo njegovo razločevanje, temveč 
njegova sposobnost, da prepozna resnično avtoriteto in se ji 
podredi. Iz tega je izviralo pravo razločevanje. 

Slišim neodobravajoče tone v glasovih mnogih, ki trdijo, da 
znajo razločevati, vendar imajo nepodrejena srca. Tudi med 
pisanjem te knjige sem v zadnjih štiriindvajsetih urah pravkar 
prejel pismo, v katerem sem se moral soočiti z držo »predan bom, 
dokler se bom strinjal« v kombinaciji s »sposobnostjo 
razločevanja«. Tisti, ki tako razmišljajo, zmotno verjamejo, da imajo 
varen izhod iz resnične podrejenosti. 

K DO  GA JE PO ST AVIL N A TA PO LO ŽAJ? 

Morda se sprašujete: »Kaj, če ugotovim, da moj voditelj res ne dela 
dobrih odločitev? Ali naj ga še vedno ubogam, čeprav vem, da ga 



PO D KRITJEM 

 

164  

čaka tragedija?« Ko se ozrem nazaj na svoja leta služenja, se večkrat 
spomnim tega občutka frustracije: »Sprejemajo slabo odločitev! 
Zgrešili so Božji namen! So pod negativnim vplivom. Temu se 
preprosto ne morem podrediti!« Toda pogosteje kot ne so bili to 
kriki mojega neskrušenega srca in neodvisnosti. 

Eno leto sem služil kot administrativni pomočnik pastorja in 
naletel na številne odločitve, ki so v meni puščale veliko vprašanj. 
Videl sem njegove smernice, ko so prečkale mojo mizo, še preden 
so jih razdelili vodjem oddelkov. Neštetokrat sem mislil, da so 
njegove odločitve nespametne, in v svojem srcu godrnjal proti 
njim. Nekega dne mi je Duh spregovoril: Rad bi te nekaj vprašal. 

Izkušnje so me naučile, da ko me Bog nekaj vpraša, s tem želi 
razkriti mojo pomanjkljivo modrost.  

Odgovoril sem: »Da, Gospod?« 
Sem na položaj pastorja postavil tebe ali sem na ta položaj 

postavil njega? 
Rekel sem: »Na ta položaj si postavil njega.« 
Gospod je hitro rekel: Res je. Zato mu kažem stvari, ki mi jih ni 

treba kazati tebi, in velikokrat modrost v ozadju neke njegove  odločitve 
namenoma ostaja skrita pred tabo, da preverim, ali mu boš sledil tako, kot 
on sledi meni. 

Nekaj mesecev pozneje se je praviloma izkazalo, da je bila 
pastorjeva odločitev modra. Ko sem se tega zavedal, sem ponovno 
dojel, kako me je moj razum zavedel, ker sem ga povzdignil višje 
od načela poslušnosti. Prav to povzroča razkol v cerkvah, domovih 
in podjetjih. Bog naše podrejenosti avtoritetam ni omejil na 
obdobja, ko razumemo njihovo modrost, se z njimi strinjamo ali 
nam je všeč, kar govorijo. Rekel je samo: »Ubogajte!« 

Pozneje je Gospod spregovoril mojemu srcu: John, če bi 
nameraval, da vsak vernik vse informacije, modrost in vodstvo dobi le v 
molitvi in v skupnosti z mano, potem nikoli ne bi vzpostavil avtoritete v 
cerkvi. V cerkvi sem postavil avtoritete povsem namenoma, kajti moji 
otroci ne bodo mogli dobiti vsega, kar potrebujejo, samo iz svojega 



K AJ, ČE MI AVT O RITET A NARO ČI …? 

165 

molitvenega življenja. Naučiti se bodo morali prepoznati in slišati moj 
glas tudi prek svojih voditeljev. 

Naša odgovornost ni, da vodstvo pozivamo k določenim 
odločitvam ali celo za nazaj presojamo rezultate. To je naloga 
tistega, ki je to osebo postavil na položaj avtoritete. Če bi Izraelcem 
dovolili, da sodijo Mojzesove odločitve, bi ta potegnil kratko in bi 
se vrnili v Egipt. 

Voditelji bodo sojeni in tudi mi bomo sojeni. Voditelji bodo 
sojeni za svoje odločitve in njihova sodba bo strožja od naše. Zato 
nas je Jezus posvaril: »Od vsakega, ki mu je bilo veliko dano, se bo 
veliko zahtevalo, in komur so veliko zaupali, bodo od njega toliko 
več terjali.« (Evangelij po Luku 12,48) Tudi Jakob nas v svojem 
pismu svari: »Moji bratje, med vami naj ne bo veliko učiteljev, ker 
veste, da bomo strožje sojeni.« (3,1) 

Po drugi strani pa bo naša sodba sorazmerna z našo 
podrejenostjo, kajti avtoriteta je od Boga. Upirati se pooblaščeni 
avtoriteti pomeni upirati se Božji avtoriteti. Ne bi smeli prevzemati 
pritiska nase, da vnaprej ugotovimo, ali imajo voditelji prav ali ne. 
Prav tako ne smemo soditi za nazaj. To ni naše breme, ampak 
Božje. Samo on pozna in lahko spremeni srca, kakor On želi. 

VO DIT ELJEVO  SRC E JE V BO ŽJIH RO K AH 

Če se vrnem k pričevanju, ki sem ga delil v drugem poglavju, ko je 
moj pastor napovedal preklic hišnih skupin v cerkvi, ne samo da 
sem bil prepričan, da se moti, verjel sem tudi, da so ga v to 
odločitev prepričali drugi in je bila usmerjena proti meni. 
Pomembno je bilo tudi dogajanje, ki ga nisem omenil in ki je 
zadevalo mojega nadrejenega, vodjo oddelka, v katerem sem delal. 
Ni me maral in si je prizadeval, da me odpustijo. 

Da bi to dosegel, je postavil zid ločitve med mano in višjim 
pastorjem, tako da je vsakemu od naju dajal negativna poročila o 
drugem. Večina njegovih trditev ni bila resnična. Poleg tega je 



PO D KRITJEM 

 

166  

sprožil nekakšno kampanjo med vsemi zaposlenimi, ki je bila 
usmerjena konkretno proti meni. Zaposleni so moji ženi, ki je prav 
tako delala tam, namigovali: »Zakaj ne pripiše tudi imena tvojega 
moža?« Vedel sem, kaj počne, vendar so bile moje roke zvezane. 

Ko je višji pastor odpovedal hišne skupine, sem to dojemal kot 
še en napad name zaradi laži in suma, ki jih je sejal ta voditelj. 
Prepričan sem bil, da je moje »razločevanje« točno. Čutil sem se 
toliko bolj upravičenega, da se ne podredim avtoriteti glavnega 
pastorja. Nenazadnje je bil zaveden in je posledično sprejel slabo 
odločitev, sem sklepal. Kako bi Bog lahko želel, da osem mesecev 
trdega dela in potencial mnogih odrešitev pride v nič? To so bili 
razlogi, da sem na sestanku tako nepopustljivo dvajset minut 
kljuboval glavnemu pastorju. Ob odhodu sem čutil, da je pravica 
na moji strani, a me je kmalu po prihodu domov Sveti Duh 
pograjal. V tem trenutku sem se globoko zavedel: nisem imel 
opravka s človeško avtoriteto, ampak z Božjo. 

Kmalu zatem je Gospod v moje srce vtisnil naslednje besede iz 
Svetega pisma. Prinesle so jasnost v podobne situacije in usmeritev 
sredi težav: 

 

Králjevo srce je v Gospodovi roki kakor vodni prekopi, 
usmerja ga, kamor mu je ljubo. (Pregovori 21,1) 

 

Kralj predstavlja tistega, ki ima avtoriteto nad vami. Ne glede 
na to, ali je bogaboječ ali krut, njegovo srce je še vedno v 
Gospodovi roki. Vrstica ne pravi: »Srce dobrega kralja je v 
Gospodovi roki.« Ni pomembno, pod čigavim vplivom je; njegovo 
srce ostaja v Gospodovi roki. Ni namreč zapisano: »Dokler kralj ni 
pod napačnim vplivom, Gospod usmerja njegovo srce, kakor mu 
je ljubo.« 

 

K AJ, ČE VEMO , DA JE TO  SLABA O DLO ČITEV? 
 

Kaj, če ne gre samo za razločevanje, vendar smo povsem 
prepričani, da avtoriteta sprejema slabo odločitev? Kaj, če imamo 



K AJ, ČE MI AVT O RITET A NARO ČI …? 

167 

konkretne dokaze, da je voditelj pod vplivom zlohotnega poročila? 
Ali ni nikakršnega izhoda? Obstaja kaj, kar lahko storimo, da bi 
pomagali našemu voditelju? Odgovor je pritrdilen. 

Odličen primer takšne situacije je Estera. Abrahamovi potomci 
so bili v ujetništvu pod vladavino Perzijcev. Hudobni Hamán je 
skoval zlohoten načrt, s katerim je vplival na perzijskega kralja 
Ahasvérja, da je podpisal odlok o pobijanju vseh Judov. Kralj sam 
je določil dan. 

Kraljica Estera je bila Abrahamova potomka, vendar na 
zahtevo svojega strica Mordohaja tega ni nikomur razkrila. Tako je 
Mordohaj odšel k Esteri in jo prosil, naj v imenu svojega ljudstva 
stopi pred kralja. Razumel je, da bi to zanjo lahko pomenilo smrt. 
Izgubila bi lahko vse, vendar ni imela nič za pridobiti, bila je 
kraljica in njena skrivnost je bila na varnem. 

Estera se je odločila, da se bo pritožila kralju. Po treh dneh 
posta je stopila v notranji dvor hiše kralja Ahasvérja in Bog ji je dal 
kraljevo naklonjenost. Vprašal jo je, kaj želi, in povabila ga je na 
gostijo, ki jo je nameravala pripraviti zanj in za Hamána. Privolil je 
in tako sta se ji oba pridružila pri mizi. 

Pozneje tistega večera kralj ni mogel spati. Ukazal je svojim 
služabnikom, naj mu berejo knjigo spominov. Med branjem se je 
zavedal, da mu je Jud Mardohaj rešil življenje, a za svoje dejanje ni 
bil nikoli nagrajen. Kralj je razmišljal o načinu, kako bi ga lahko 
počastil, in za nasvet prosil Hamána. Hamán si je zmotno 
predstavljal, da namerava kralj nagraditi njega, in si je zamislil 
dovršen način, kako počastiti tega neznanega človeka. Kralj je nato 
razkril, da je ta človek Mordohaj, in je izvedbo načrta za njegovo 
počastitev na Hamánovo veliko nezadovoljstvo zaupal prav 
njemu. Bog je že pripravljal srce tega kralja na besede, ki jih je 
Estera nameravala izreči na gostiji. 

Ko se je Estera srečala s kraljem in Hamánom na že drugi 
gostiji, jo je kralj ponovno vprašal, kaj želi. 



PO D KRITJEM 

 

168  

»Kraljica Estera je odgovorila in rekla: ›Če sem našla milost v tvojih 
očeh, o kralj, in če je kralju všeč, naj mi bo podarjeno moje življenje na 
mojo željo in moje ljudstvo na mojo prošnjo. Kajti prodani smo, jaz in 
moje ljudstvo za pokončanje, morijo in pogubo. Ko bi bili prodani za 
sužnje in dekle, bi molčala, kajti ta stiska ne bi veljala kot oškodovanje 
kralja.‹« (Estera 7,3–4) 

 
Treba je izpostaviti nekaj stvari. Prvič, kralj je očitno sprejel 

grozno in neobveščeno odločitev, vendar je še vedno govorila z 
njim s spoštovanjem in ohranjala podrejeno srce. Drugič, svojo 
modrost je posredovala z izjemno ponižnostjo in z mislijo na 
njegovo korist, ne le svojo. Prosila ga je, vendar mu je dovolila, da 
sprejme končno odločitev. Ni rekla: »Ti nespametni mož, poslušal 
si morilca. Ali ne razumeš, da si zaradi ukaza, ki si ga izdal, sam v 
izgubi?« Računala je na eno stvar: da bo Bog usmeril njegovo srce. 
Gospod je usmeril njegov sklep in kralj je hudobnega moža 
Hamána dal obesiti. Judje so bili rešeni pokola. 

Estera je imela konkretne dokaze, da njen voditelj ni imel 
pravih dejstev, ni ravnala samo na podlagi svojega razločevanja. 
Odšla je k njemu v ponižnosti in kralju zadevo predstavila tako, da 
je lahko sprejel odločitev. Ni ga omalovaževala, silila ali 
manipulirala z njim. Zaupala je v moč Svetega Duha, da usmeri 
srce njenega gospoda. 

 
N EPO ZN AVAN JE VSEH DEJST EV 

 

V Svetem pismu vidimo poleg primerov, ko je bil voditelj pod 
napačnim vlivom, tudi situacije, ko se je voditelj odločil, preden se 
je pozanimal o vseh dejstvih ali slišal celotno zgodbo. Tak primer 
vidimo pri Davidu in kralju Savlu. Filistejski velikan je štirideset 
dni ustrahoval Božje bojne vrste. Izzval je Izraela, naj pošlje prvaka 
v boj, da bi se zadeva lahko rešila z enim dvobojem. David je 
opazil, da so vsi vojaki prestrašeni in si ne upajo odzvati se na 



K AJ, ČE MI AVT O RITET A NARO ČI …? 

169 

velikanove grožnje. Bog pa mu je položil na srce željo, da se bori. 
Toda kralj Savel ga je pogledal in rekel: »Nikakor. Ti si samo otrok 
in če izgubiš, bomo vsi morali služiti tej vojski!« 
(avtorjeva priredba) 

Ko je David to slišal, se ni prepiral, temveč ga je prosil: 

»Tvoj hlapec je pasel drobnico svojega očeta. Če je prišel lev ali
medved in odnesel jagnje iz črede, sem tekel za njim, ga udaril in rešil 
jagnje iz njegovega žrela. Če pa se je vzdignil nadme, sem ga zgrabil za 
grivo, ga udaril in usmrtil. Tvoj služabnik je pobil tako leva kot medveda 
in ta neobrezani Filistejec bo kakor eden izmed njiju, ker je zasmehoval 
bojne vrste živega Boga! … Gospod, ki me je rešil iz levjih šap in iz 
medvedjih šap, on me bo rešil iz roke tega Filistejca.« (Prva Samuelova 
knjiga 17,34–37) 

Ko je informacije predstavljal avtoriteti, je v njegovem pristopu 
čutiti spoštovanje. Predstavil je tiste podatke, o katerih je vedel, da 
so kralju manjkali pri njegovi prvotni odločitvi. Po tem je David 
zaupal v Božjo sposobnost, da usmeri srce njegovega voditelja. 
Verjel je, da se bo to, kar mu je Bog položil v srce, uresničilo prek 
kraljeve odločitve. S tem, ko je ostal ponižen in podrejen, je aktivno 
vključil Boga. Savel je rekel Davidu: »Pojdi in Gospod bodi s 
teboj!« (Prva Samuelova knjiga 17,34–37) 

RESN IČ N A PRIPRO ŠN JA 

Še en svetopisemski primer, kako prositi voditelja, potem ko se je 
že odločil, najdemo pri Abigájili. Poročena je bila s krutim in 
hudobnim bogatašem po imenu Nabál. David je potreboval hrano, 
ker je Savel kar naprej ogrožal njegovo življenje. David je Nabálu 
poslal prošnjo za zaloge; vedel je, da je čas praznikov in da imajo 
hrane v izobilju. David je pred tem ščitil Nabálove služabnike in 
nikoli ni ničesar vzel od njih. 



PO D KRITJEM 

 

170  

Ne samo da je Nabál zavrnil Davidovo prošnjo, tudi žalil ga je. 
Nabálovo ravnanje je Davida razjezilo in zbral je štiristo svojih 
mož, da bi se maščeval. Nameraval je uničiti Nabála in vse 
njegove može. 

Beseda je prišla do Nabálove žene Abigájile, ki je hitro 
pripravila daritev kruha, vina, mesa, žita, rozin in fig. Nato je 
odjahala proti Davidu, da bi prestregla njega in njegove može. Ko 
jih je zagledala, je sestopila in padla na obraz pred Davidom. Nato 
je izrekla naslednjo priprošnjo: 

 
»Na meni, moj gospod, naj bo krivda! Naj sme, prosim, tvoja dekla 

govoriti na tvoja ušesa! Poslušaj besede svoje dekle! Nikar naj se moj 
gospod ne ozira na tega ničvredneža, na Nabála! Zares, kakor mu je ime, 
takšen je. Nabál mu je ime in norost je z njim. Jaz pa, tvoja dekla, nisem 
videla mladeničev mojega gospoda, ki si jih poslal. In zdaj, moj gospod, 
kakor živi Gospod in kakor živi tvoja duša, Gospod te je zadržal, da ne bi 
prišel v krvno krivdo in si pomagal s svojo roko. In zdaj naj se tvojim 
sovražnikom in tistim, ki želijo húdo mojemu gospodu, zgodi kakor 
Nabálu! Ta blagoslov pa, ki ga je tvoja služabnica prinesla mojemu 
gospodu, naj se dá mladeničem, ki hodijo za stopinjami mojega gospoda. 
Odpusti, prosim, pregreho svoji dekli! Zares, Gospod bo mojemu 
gospodu zagotovo naredil trajno hišo, kajti moj gospod bije Gospodove 
boje in vse tvoje dni se v tebi ne bo našlo hudega … Ko bo Gospod storil 
dobro mojemu gospodu, se spomni svoje dekle!« (Prva Samuelova 
knjiga 25,24–31) 

 
Dovolite mi, da točko za točko izpostavim vse, kar je ta ženska 

storila za svojega moža, za svojo družino in za Davida: 
 

1. Davida je nagovorila z velikim spoštovanjem in se večkrat 
predstavila kot njegova služabnica. 

2. Davidu in njegovim možem je prinesla velikodušno darilo, 
kar odraža njeno skrb za njih in za njihovo dobrobit. 



K AJ, ČE MI AVT O RITET A NARO ČI …? 

171 

3. Posredovala je za svoje gospodinjstvo tako, da je prevzela
odgovornost, kot bi bila ona kriva. Pravzaprav je dejanje
imenovala svojo »pregreho«.

4. S strahom in trepetom je opozorila Davida, da bi bil greh,
če bi povzročil takšno prelivanje krvi.

5. Davida je spomnila, da ga je Bog maščeval in izpolnil
obljube, ki mu jih je dal.

6. Davida je prosila, naj se je spomni, ko bo napredoval.

Morda se sprašujete: »Kako je ta ženska počastila svojega moža?« 
Rešila ga je pred pokolom. Njen mož je grešil proti tem možem in 
Gospodovemu maziljencu. Če bi opravičevala njegovo vedenje, bi 
Davidu dala še več razlogov za maščevanje. Prilivala bi olje na 
njegov ogenj in pospešila njegovo pogubo. Kaj pomaga površinsko 
spoštovanje, ki vodi v smrt vašega moža? 

Če bi resnično želela osramotiti Nabála, bi morala reči: 
»Odhajam od tod, moj mož pa naj dobi, kar si zasluži, ker je
bedak.« Ali pa bi lahko šla k Davidu in mu rekla: »Poslušaj, nič
nimam s tem. Jaz bi ti dala vse, kar potrebuješ. Ko sem slišala, kaj
je storil moj nespametni mož, sem prišla z nekaj hrane zate in za
tvoje može, vi pa kar nadaljujte s svojimi načrti, da ga ubijete, ker
je bedak in podlež. Zasluži si vse, kar mu nameravaš storiti.« S
takšnim ravnanjem bi onečastila svojega moža.

Priprošnja v imenu nekoga ne pomeni, da ignoriramo 
pregreho, ampak jo priznavamo. Pomeni, da se postavimo med 
tega človeka in grozečo sodbo. V bistvu rečemo: »Vem, da si 
zasluži sodbo, vendar prosim za usmiljenje. Vse bom prevzel nase 
in stopil na njegovo mesto.« 

Točno to je naredila tudi Abigajila. David je prišel, da prinese 
sodbo, Abigájila pa je prišla, da prosi za milost. Prisluhnimo 
njenim besedam: »Odpusti, prosim, pregreho svoji dekli!« 

Tako je govorila, da bi preprečila Davidu, da greši in se 



PO D KRITJEM 

 

172  

maščuje na svojo roko. Božja beseda zapoveduje: »Ne maščuj se in 
ne bodi zamerljiv do sinov svojega ljudstva.« (Tretja Mojzesova 
knjiga 19,18) Medtem ko je stala v vrzeli, je iskala milost in 
pravičnost za Davida. 

Abigajila ni opravljivo govorila sosedom ali prijateljem: »Veste, 
da sem poročena z lopovom. Je največja zguba, kar jih poznam.« 
Prav tako ni govorila z Davidom o svojem možu iz sovraštva, jeze, 
ogorčenja, nespoštovanja ali maščevanja. Govorila je, da bi rešila 
življenja. Prisluhnite, kaj je dosegla s svojo priprošnjo: 

 

David je rekel Abigájili: »Hvaljen bodi Gospod, Bog Izraelov, ki te je 
ta dan poslal meni naproti! Blagoslovljena bodi tvoja razumnost in 
blagoslovljena bodi ti sama, ki si me danes zadržala, da nisem prišel v 
krvno krivdo in si pomagal s svojo roko! Toda kakor živi Gospod, 
Izraelov Bog, ki mi je zabranil, da bi ti storil húdo, zares, ko mi ne bi bila 
hitro prišla naproti, zares, Nabálu do jutranjega svita ne bi preostalo nič 
moškega.« In David je vzel iz njene roke, kar mu je prinesla, njej pa je 
rekel: »Pojdi v miru v svojo hišo! Glej, uslišal sem tvoj glas in se ozrl 
nate.« (Prva Samuelova knjiga 25,32–35) 

 
Ko se je Abigájila vrnila domov, je njen mož priredil gostijo 

zase. Ni imel pojma, kaj bi se skoraj zgodilo. Tistega večera se je 
odločila, da mu ne bo nič povedala. Naslednje jutro mu je 
povedala, kako mu je rešila življenje. Ko je slišal, mu je srce 
omrtvelo kakor kamen. Deset dni pozneje je Gospod udaril Nabála, 
da je umrl. Hudobnemu človeku se ni maščeval David ali Abigájila, 
bila je Božja roka, ki je prinesla maščevanje nadenj. 

 

Z AVO LJO  T ISTEGA, K I IMA AVT O RIT ET O  
 

Mojzes se je znašel v položaju, ko je bil primoran spraševati se o 
odločitvi avtoritete – Boga! To se je zgodilo večkrat. Oglejmo si prvi 
primer. Izraelci so grešili, ker so zgradili zlato tele in ga nato častili. 
Bog je bil tako jezen, da je rekel Mojzesu, da jih bo pobil in iz 
Mojzesa naredil narod. Prisluhnite Mojzesovi prošnji: 



K AJ, ČE MI AVT O RITET A NARO ČI …? 

173 

Mojzes pa je blažil obličje Gospoda, svojega Boga, in je rekel: »Zakaj, 
Gospod, se vnema tvoja jeza proti tvojemu ljudstvu, ki si ga izpeljal iz 
egiptovske dežele z veliko močjo in z močno roko? Zakaj naj bi Egipčani 
govorili in rekli: ›S hudobnim namenom jih je izpeljal, da jih pomori v 
gorah in iztrebi s površja zemlje.‹ Odvrni se od svoje togotne jeze in naj ti 
bo žal zaradi hudega, ki si ga namenil svojemu ljudstvu! Spomni se svojih 
služabnikov Abrahama, Izaka in Izraela, ki si jim prisegel pri sebi in jim 
govoril: ›Namnožil bom vaše potomstvo, da jih bo, kolikor je zvezd na 
nebu, in vso to deželo, ki sem jo obljubil, bom dal vašim potomcem, da jo 
prejmejo v večno posest.‹« (Druga Mojzesova knjiga 32,11–13) 

Izpostaviti je treba več stvari. Prvič, Mojzes je govoril v popolni 
podrejenosti ter s strahom in trepetom. Drugič, Mojzes je strastno 
prosil oziroma rotil Boga, nikoli ni zapovedal. Tretjič, govoril je 
predvsem v Božjo korist, ne v korist ljudstva. V bistvu je Mojzes 
rekel: »Kaj pa tvoj ugled, za katerega si si prizadeval štiristo let, da 
bi ga vzpostavil? Tvoje ime je zdaj znano po vsej zemlji, vendar ga 
boš omadeževal, če ne boš uspel dokončati tega, kar si začel.« Ker 
je Mojzes to storil predvsem zaradi Gospoda, je lahko izzval Božjo 
odločitev. Njegov motiv ni bil sebičen, usmerjen je bil na druge. 

Preden se na voditelja obrnemo s priprošnjo, se moramo 
vprašati: »V čigavo korist predvsem govorim te besede?« Tudi ko 
je Mojzes spomnil Boga na njegovo obljubo Abrahamu, je bilo to še 
vedno predvsem zaradi Gospoda. Spomnil je Boga, kako 
pomembna je njegova beseda. Mojzes je bil osredotočen na prave 
reči, ker je imel pravilno držo srca. Bil je Božji služabnik, zato je 
najprej pomislil na Boga, preden je pomislil nase ali na Izraelove 
sinove. Božji odgovor se je glasil: »Tedaj je bilo Gospodu žal zaradi 
hudega, o katerem je govoril, da bi ga storil svojemu ljudstvu.« 
(Druga Mojzesova knjiga 32,14) 

Bog si je premislil! Odločitev je bila razveljavljena. Rad bi 
izpostavil še eno pomembno točko. Mojzes je lahko tako 
neposredno govoril z Bogom, ker mu je vedno znova dokazoval 
svojo zvestobo. To načelo lahko prenesem v naš čas z naslednjim 



PO D KRITJEM 

 

174  

primerom. Z Liso imava zaposlene, ki so nama v preteklih letih 
vedno znova dokazali svojo zvestobo. Uživajo večjo naklonjenost 
in nas lahko prej za nekaj prosijo kot drugi, ki so pravkar začeli 
delati za nas. Pravico, da govorite v življenje voditelja, si morate 
prislužiti. To dosežete s pripadnostjo, integriteto in zvestobo. Ne 
more vsak govoriti v življenje voditelja na ta način. 

Druga pomembna točka je, da Mojzes o Božji odločitvi ni 
govoril drugim, ampak je o njegovi odločitvi govoril z Bogom. 
Izraelovi sinovi so večkrat razjezili Gospoda, ker so nenehno 
godrnjali in izražali svoje nestrinjanje z njegovimi potmi. Temu se 
reče tudi pritoževanje in Bog to sovraži! To vedenje je zelo nevarno 
in se mu je treba za vsako ceno izogibati. Ko godrnjamo in se 
pritožujemo nad odločitvami avtoritet, sejemo razdor in 
spodbujamo upor. V poznejšem poglavju bomo videli, da takšno 
ravnanje prinaša določeno sodbo. 

Z ljudmi, ki delajo zame, imam poseben dogovor. Če sprejmem 
odločitev, za katero menijo, da je neobveščena, me lahko enkrat 
opozorijo, če pa se pojavijo nova dejstva, ki bi lahko vplivala na 
odločitev, me lahko ponovno opozorijo. Ko me opozarjajo, je 
pomembno, da skrbno premislijo in svojo stvar predstavijo tako, da 
razumem, kaj želijo povedati. Pogosto sem spremenil odločitev, ko 
sem se seznanil z dodatnimi informacijami. Če pa me opozorijo in 
kljub temu ostajam pri prvotni odločitvi, potem gremo v strinjanju 
naprej. Če gremo naprej v enotnosti in sem se zmotil, nas Bog še 
vedno varuje. Varoval bo mene in tiste, ki so mi podrejeni, če bomo 
ravnali z integriteto. David je rekel: »Popolnost in iskrenost naj me 
varujeta, saj upam vate.« (Psalm 25,21) 

 
K AJ, Č E JE T O  V N ASPRO T JU S T EM, K AR MI JE BO G PO KAZAL? 

 

Morda se še vedno sprašujete: »Kaj, če mi avtoriteta naroči nekaj, 
kar je v nasprotju s tem, kar sem čutil v molitvi?« To je dobro 
vprašanje in ga je treba obravnavati. Naj se vrnem k primeru, ki 



K AJ, ČE MI AVT O RITET A NARO ČI …? 

 

175  

sem ga navedel v drugem poglavju. Preden sem začel s 
programom »zabav« za mlade, sem v molitvi iskreno iskal 
Gospoda in bil sem prepričan, da mi je te stvari naročil. Do 
današnjega dne sem prepričan, da mi je naročil, naj začnem s 
hišnimi skupinami, ker se je celotna situacija izkazala za preizkus, 
ali bom ubogal avtoriteto, pod katero me je postavil. 

Sveto pismo je polno primerov, kako je Bog preizkušal svoje 
ljudstvo. Ko je Bog rekel Abrahamu, naj daruje Izaka kot žgalno 
daritev, Sveto pismo izrecno pravi, da »je Bog preizkušal 
Abrahama« (Prva Mojzesova knjiga 22,1). Gospod ni nikoli 
nameraval, da bi Abraham ubil svojega sina, vendar je dovolil, da 
je Abraham tri dni hodil proti gori in ga ni ustavil, dokler ni 
dvignil noža. Bog je iz Abrahamovih dejanj poslušnosti razbral 
njegovo neomajno zvestobo. Ali vidi enako tudi v nas danes? 

Apostol Pavel je korintski cerkvi v svojem prvem pismu naročil 
nekaj, kar je v drugem pismu nekoliko spremenil. Ko je spremenil 
svoja navodila cerkvi, je podal naslednjo znamenito izjavo: 

 
»Saj sem vam prav zato tudi pisal, da bi spoznal vašo preizkušenost, 
če ste res v vsem poslušni.« (Drugo pismo Korinčanom 2,9) 

 
Pavel jim je dal navodila z enim samim namenom: da vidi, ali se 
bodo podredili njegovi avtoriteti. Imam zelo modrega prijatelja, ki 
že veliko let služi kot pastor. Povedal mi je, da nepodrejenost v 
svoji ekipi odkrije tako, da poda neko navodilo, ki je videti 
nesmiselno. Rekel je: »John, kmalu zatem slišim tarnanje in 
pritoževanje uporniških posameznikov. Te stvari obravnavam, 
nato pa navodilo razveljavim.« 

Pavel je dal ukaz, da bi preveril, ali bodo v vsem upoštevali 
njegova navodila. Ključna beseda je v vsem. Njegov ukaz je bil 
zahteven, kar je imelo svoj namen. Namen je bil naslednji: če bodo 
upoštevali to navodilo, bodo sledili tudi vsem drugim napotkom. 

Točno to je Bog storil z Abrahamom. Izbral je tisto, kar je bilo 



PO D KRITJEM 

 

176  

za Abrahama najtežje: odpovedati se je moral tistemu, kar je bilo v 
njegovem življenju najpomembnejše, obljubi, na katero je čakal 
petindvajset let. To ni bilo nekaj Abrahamovega, šlo je za tisto, kar 
mu je Bog obljubil v molitvi. Abrahamu bi bilo lažje, če bi moral na 
oltar položiti samega sebe, a Bog je želel najpomembnejšo stvar. Če 
bo Abraham poslušen v tej zadevi, bo poslušen tudi v vseh 
drugih stvareh! 

Glavni pastor mi je rekel, naj se odpovem tistemu, kar se mi je 
zdelo najpomembnejše. S tem sem se ukvarjal mesece in vsi so to 
vedeli. Zdelo se mi je, da ta projekt obljublja odrešenje številnih 
duš za kraljestvo. To je bil moj ključ za uspešno služenje mladim. 
Moj ugled je bil ogrožen, ker sem vsem povedal, da je to Božja 
volja. V molitvi sem čutil, da moram začeti ta projekt. Nisem vedel, 
da gre za preizkus, in pogosto Božjih preizkusov ne prepoznamo, 
dokler ni vsega konec, vedno pa razkrijejo stanje našega srca. 

Moje zabave za mlade bi morda pripeljale številne duše v 
kraljestvo, toda Boga bolj skrbi, da v naših srcih zavlada njegova 
avtoriteta, kot pa da njegovo delo opravimo z našimi lastnimi 
metodami. On je Bog; ima še veliko drugih svežih idej, kako priti 
do izgubljenih duš. Česar ni mogoče zaobiti, je načelo podrejenosti 
v človekovem srcu, ker brez tega človek ne more vstopiti v 
kraljestvo, in za nepodrejeno srce ni druge izbire. 

V svojih srcih moramo vzpostaviti kritično in zahtevno načelo. 
Ko Bog enkrat prenese svojo avtoriteto na ljudi, je ne razveljavi. 
Edina izjema je, ko voditelj neposredno krši zapisano besedo ali 
Božje zakone. Niti Bog sam ne bo izpodrinil prenesene avtoritete, 
ki jo je vzpostavil. Ne moremo ignorirati prenesene avtoritete in 
razglašati, da se podrejamo samo Bogu. Mojzes je to načelo razlagal 
poglavarjem Izraelovih rodov: 

 
»Tole je zapovedal Gospod: … ›Kadar pa se ženska, ko je še mlada v 

hiši svojega očeta, zaobljubi Gospodu ali se zaveže, da se bo česa držala, 
in njen oče sliši o njeni zaobljubi ali o obvezi, h kateri se je zavezala, in ji 



K AJ, ČE MI AVT O RITET A NARO ČI …? 

177 

oče to pusti, tedaj veljajo vse njene zaobljube in obveze, h katerim se je 
zavezala. Če pa ji oče na dan, ko o tem sliši, to prepove, tedaj ne velja nobena 
od njenih zaobljub, nobena obveza, h kateri se je zavezala. Gospod ji bo 
odpustil, kajti oče ji je prepovedal.‹« (Četrta Mojzesova knjiga 30,1–5, 
poudarek dodan) 

Mojzes je še dodatno utrdil to načelo s tem, da ga je uporabil 
tudi za odnos med možem in ženo. Bog, najvišja oziroma 
neposredna avtoriteta, podpira tisto, kar pooblaščena avtoriteta 
odobri. Prav tako razveljavi, kar pooblaščena avtoriteta prekliče. 
Gospod spoštuje svojo pooblaščeno avtoriteto. Dokler je mlada 
ženska pod očetovo avtoriteto ali žena pod moževo avtoriteto, bo 
Bog opravil z očetom ali možem, žensko pa odvezal odgovornosti. 

To načelo je splošno prisotno v naukih Svetega pisma in se ne 
nanaša le na družino, temveč tudi na druga področja pooblaščene 
avtoritete. Še enkrat bi rad poudaril, da obstajajo izjeme, in sicer ko 
nam avtoriteta naroči nekaj, kar je v neposrednem nasprotju z 
Božjimi zapovedmi. Žal mi je, ko sem priča, da ljudje v služenju 
izjavijo: »Moj pastor mi je sicer rekel, naj tega ne počnem, vendar 
ne sliši Boga, zato bom to še vedno ovinkoma storil.« Ni 
pomembno, kaj verjamete, da ste v molitvi slišali; če je to v 
nasprotju z navodili vaše avtoritete, se s tem upirate tudi 
Božji avtoriteti! 

Primerov, ki bi jih lahko navedel, je nešteto. Odkril sem, da ko 
v našem srcu zagori razodetje, dobimo tudi odgovor na mnoga 
vprašanja in rešitev številnih težav. To ne more biti izčrpna knjiga 
primerov in razlag. Kar nas zanima, je razodetje avtoritete, ki je 
razodetje Boga samega, saj sta on in njegova avtoriteta neločljiva. 
Kot sem vas spodbujal na začetku, vpijte k Bogu in ga prosite, naj 
med branjem te knjige vžge načelo bogaboječe podrejenosti v vaša 
srca, sicer boste na koncu imeli več vprašanj kot na začetku. 



PO D KRITJEM 

 

178  

V naslednjem poglavju bomo odkrili, kako obravnavati 
nepravično ravnanje in kako se odzvati na osorne avtoritete. Videli 
bomo, da ima Bog v takšnih situacijah za nas veličasten načrt. 



179 

TRINAJSTO POGLAVJE 

N EPRAVIČ N A O BRAVN AVA 

Biti zlomljen ne pomeni biti oslabljen. Nanaša se na 
podrejenost avtoriteti. 

og, naš Oče, ima določen cilj, ki ga želi doseči v vsakem od 
nas. Naj vas opozorim, da se morda ne bo zdel prijeten, 
priljubljen ali brez bolečin, vendar je najboljši za nas. 

Njegova želja je, da nas zlomi. Sveto pismo to jasno pove: 

Zakaj nad klavno daritvijo nimaš veselja, 
če bi ti namenil žgalno daritev, bi je ne maral. 
Moja daritev Bogu je potrt duh, 
potrtega in pobitega srca, o Bog, ne preziraš. (Psalm 51,18–19) 

Blizu je Gospod tistim, ki so skrušenega srca, in tiste, ki so potrtega 
duha, rešuje. (Psalm 34,19) 

Predpogoj za intimnost z Gospodom je skrušeno srce. Čeprav 
proces ni prijeten, bližina njegove prisotnosti daleč odtehta 
povezane tegobe. David se je tega naučil že kot mladenič. V svojih 
psalmih nam razgrinja svoje skrušeno srce. Do njega ne pridemo z 
življenjem žrtev in požrtvovanja, temveč s poslušnostjo. 

B 



PO D KRITJEM 

 

180  

Z LO MLJEN O ST  JE PO VEZAN A Z AVT O RIT ET O  
 

Dovolite mi, da ponazorim. Vojaški konj ni primeren za služenje, 
dokler se njegova volja ne zlomi. Čeprav je morda močnejši, 
hitrejši in bolj nadarjen od vseh drugih konj v hlevu, ne more 
služiti, dokler ni zlomljen. Ostal bo v hlevu, medtem ko bodo manj 
nadarjeni konji šli v bitko. Biti zlomljen ne pomeni biti oslabljen. 
Nanaša se na podrejenost avtoriteti. 

V primeru konja je jezdec njegov gospodar. Če je konj uspešno 
zlomljen in streniran, mu gre zaupati v vseh okoliščinah. V vročini 
bitke, ko okrog njega letijo krogle ali puščice, ne bo trznil. Kljub 
vihtenju mečev in sekir se ne bo umaknil. Ko se dvigajo pištole in 
streljajo topovi, ne bo odstopil od želja svojega gospodarja. Ostal 
bo trdno podrejen svojemu gospodarju, ne glede na to, kdo sedi na 
njem. Odpovedal se bo vsem poskusom reševanje sebe, da bi le 
izpolnil ukaze svojega jezdeca. 

Ta proces lomljenja edinstveno poteka v vsakem posamezniku 
skladno z navodili Gospoda samega. On je edini, ki ve, kdaj je 
proces resnično končan in ste vi pripravljeni služiti na način, na 
katerega vas on želi uporabiti. Vsaka nova raven prinaša še en 
krog lomljenja. 

Dobro se spominjam preteklih procesov, ki sem jih prestal. Vse 
prepogosto sem bil prepričan, da sem pripravljen in usposobljen za 
naslednjo raven služenja veliko prej, kot sem dejansko bil. 
Samozavestno sem izjavil: »V celoti sem podrejen tvoji avtoriteti. 
Vem, da sem pripravljen na služenje, za katero si me poklical.« 
Toda zreli verniki okrog mene so vedeli, da še zdaleč nisem 
zlomljen. In tako je sledil še en krog brcanja, zvijanja in borbe za 
moje pravice. 

K AJ PA O SO RN I VO DIT ELJI? 
 

Tako kot pri konjih je tudi v našem življenju proces lomljenja 
povezan z našim odzivom na avtoriteto. Bog po meri prikroji 



N EPRAVIČN A O BRAVNAVA 

181 

proces za vsakega od nas in to vedno vključuje neko obliko 
vodenja. Zato je Peter zapisal: 

»Zaradi Gospoda se podredite vsaki človeški ustanovi … Služabniki, z
vsem strahom se podrejajte svojim gospodarjem, pa ne le dobrim in 
prijaznim, ampak tudi osornim.« (Prvo Petrovo pismo 2,13 in 18) 

Prevedimo te besede v sodobni jezik. Služabnike bi lahko 
opredelili kot zaposlene, študente, člane cerkve ali občane. 
Gospodarji so lahko delodajalci, učitelji, cerkveni voditelji ali 
predstavniki državne oblasti. Večina od nas je imela dobre in 
prijazne voditelje in smo jih imeli radi. Enostavno se jim je bilo 
podrejati. Vendar pa nam Bog zapoveduje, naj bomo podrejeni ne 
le dobrim in prijaznim, ampak tudi osornim! 

Grška beseda za »osorne« je skolios. Thayerjev grški slovar to 
besedo opredeljuje kot »pokvarjen, perverzen, hudoben, 
nepravičen in napadalen.« Vineov slovar opredeljuje besedo kot 
povezano s »tiranskimi ali nepravičnimi gospodarji«. Ali nam 
Gospod naroča, naj se podredimo takim voditeljem? 

Oglejmo si še nekaj drugih prevodov. Angleški prevod New 
Century Version pravi: »Ne le tistim, ki so dobri in prijazni, ampak 
tudi tistim, ki so nepošteni.« Prevod Contemporary English 
Version pravi: »Tako ravnajte, ne samo s tistimi, ki so prijazni in 
obzirni, ampak tudi s tistim, ki so kruti.« Besedilo New American 
Standard Bible pravi: »Ne le tiste, ki so dobri in prijazni, ampak 
tudi tiste, ki ravnajo nerazumno.« Te zapovedi ne moremo 
spregledati, zato iščimo Božjo modrost v njej. 

A v resnici Petrove besede postanejo še neprijetnejše, preden 
postanejo lažje. Nadaljeval je: »Kajti to, da kdo po krivici trpi, a 
bridkosti prenaša, ker se zaveda Boga, je hvalevredno.« (Prvo 
Petrovo pismo 2,19, poudarek dodan) 

Spomnim se dogodka, ki se je zgodil z mojo ženo in enim od 
mojih starejših sinov. Čutil je, da je njegov brat dobil več kot on in 



PO D KRITJEM 

 

182  

da je bil deležen nepravične obravnave. Protestiral je: »Mama, to 
ni pravično!« 

Moja žena je mirno odgovorila: »Sin, življenje ni pravično!« 
Pogledal jo je, kot bi hotel reči: »Kako lahko to rečeš? Si 

moja mama.« 
Lisa ga je vprašala: »Ali je bilo pravično, da je Jezus sprejel našo 

kazen in umrl na križu, ko ni storil nič slabega?« 
Oči mojega sina so zaznale modrost in je utihnil. 

 
K RIST USO V PRIMER 

 

Peter nadaljuje: »Saj ste bili vendar za to poklicani.« Vsakič, ko 
pridigam iz tega odlomka Svetega pisma, praviloma povabim 
ljudi, naj dvignejo pogled od svetopisemskega besedila in z 
navdušenjem rečem: »Vsi izgovorite te besede: ›To je moj klic!‹« 
Ves čas govorimo o svojem življenjskem klicu. No, ta je eden 
izmed njih. Poslušajte, kaj pravi Peter: »Saj ste bili vendar za to 
poklicani [to je neločljivo od vašega klica]. Saj je tudi Kristus trpel 
za vas in vam zapustil zgled, da bi hodili po njegovih stopinjah.« 
(Prvo Petrovo pismo 2,21, dodano po zgledu angleškega prevoda 
Amplified Bible) 

Kako je trpel? Peter je to pojasnil v prejšnji vrstici: nepravično 
obravnavanje s strani pooblaščene avtoritete. Včasih nas Bog 
postavi v situacije, ko smo deležni nerazumne obravnave s strani 
avtoritete, tako je bilo na primer pri Davidu, Jožefu, Danielu, 
apostolu Pavlu in drugih. Poklicani smo, da ravnamo pravilno, 
Jezus pa nam je zapustil svoj osebni zgled, kako. 

Morda se zdaj sprašujete: »Kaj dobrega prinaša trpljenje zaradi 
krutega ravnanja voditeljev?« Ta koncept je v nasprotju z našim 
naravnim umom, saj se njegova logika zdi absurdna. Vendar pa 
Božja modrost skozi takšno obravnavo v nas oblikuje podrejeno 
srce na tri načine. Prvič, daje prostor Božji pravični sodbi. Drugič, v 
nas razvija Kristusov značaj. Tretjič, naša podrejenost ob takšni 



N EPRAVIČN A O BRAVNAVA 

183 

obravnavi poveličuje Boga. 
Pavel v uvodu svoje razprave o podrejanju oblastem pravi: »Ne 

maščujte se na svojo roko, ljubi, ampak dajte prostor Božji jezi, saj 
je pisano: Moje je maščevanje, jaz bom povrnil, pravi Gospod.« 
(Pismo Rimljanom 12,19) Obramba, korekcija, opravičevanje ali 
drugi ustrezni odzivi morajo prihajati iz Božje roke, ne človeške. 
Posamezniku, ki samega sebe poskuša braniti in opravičevati, 
primanjkuje Kristusove ponižnosti. 

Nihče na svetu nima več avtoritete kot Jezus, vendar se pred 
avtoritetami nikoli ni branil. Oglejmo si situacijo, na katero se 
sklicuje Peter, in sicer Jezusovo sojenje: »Véliki duhovniki so ga 
obtoževali veliko reči, [on pa ni nič odgovoril].« (Evangelij po 
Marku 15,3, dodano po zgledu angleškega izvirnika) Predstavljajte 
si sodišče, na katerem bo vse, kar bo priča povedala, uradno 
uporabljeno proti Jezusu. Moški, ki so pričali, so bili verski in 
politični voditelji svojega naroda. Bili so vplivni ljudje, katerih 
besede so imele veliko težo, vendar v tem, kar so povedali, ni bilo 
niti kančka resnice. Govorili so popolne laži, vendar je Jezus pred 
svojimi tožniki molčal in se ni branil! »Pilat ga je znova vprašal: 
›Nič ne odgovarjaš? Poglej, koliko reči te obtožujejo.‹ Jezus pa ni
nič več odgovoril, tako da se je Pilat čudil.« (Evangelij po
Marku 15,4–5)

Pilat je kot sodnik sedel na najvišjem položaju v deželi. 
Neštetokrat je bil priča ljudem, ki so jim sodili, in jih gledal, kako se 
besno branijo, da ubežijo sodbi. Če so bili obsojeni, so pristali v ječi, 
bili izgnani ali usmrčeni. Višjega pritožbenega sodišča ni bilo. 
Nikoli še ni videl obtoženega, ki bi molčal. Pilat je vedel, da so 
voditelji izročili Jezusa iz zavisti in hkrati želeli najstrožjo kazen, 
smrt s križanjem. Vedel je tudi, da Jezus ni takšen, kot so ga 
prikazali. Vendar se Jezus ni hotel braniti. Njegovo vedenje je 
povzročilo, da se je guverner čudil njegovi umirjenosti. 

Zakaj se ni branil? Razlog: ostati je želel pod Očetovo sodbo in s 
tem pod njegovo zaščito. Peter pravi: »Ko so ga sramotili, ni vračal 



PO D KRITJEM 

 

184  

sramotenja, ko je trpel, ni grozil, ampak je vse prepuščal njemu, ki 
sodi pravično.« (Prvo Petrovo pismo 2,23) 

Ko se ne branimo, smo skriti pod roko Božje milosti in sodbe. 
Ni varnejšega kraja: »Kdo bo obtoževal Božje izvoljence? Bog 
opravičuje!« (Pismo Rimljanom 8,33) 

Nasprotno pa tisti, ki se branijo, preidejo pod pristojnost 
obtoževalcev in njihove sodbe in tako izgubijo možnost Božjega 
posega. Spomnim se situacije, ko sem se branil v odnosu do 
avtoritete, ki je bila nad mano. Bog mi je nato v srcu pokazal kratko 
videnje. Videl sem Gospoda, ki je stal ob meni z rokami za hrbtom. 
Ni mi mogel pomagati tako, kot sem potreboval. Ko sem se nehal 
braniti in opravičevati, je lahko deloval v moj prid. 

Jezus nikoli ni izgubil izpred oči svojega končnega sodnika, 
tudi ko je stal pred pooblaščeno avtoriteto. Ne pozabite, da je srce 
kralja v Gospodovi roki. Ker se je vzdržal samoobrambe, je ves čas 
ostal deležen Božje obrambe. V trenutku, ko se izgovarjate in se 
branite, se prepustite obtoževalcu kot sodniku. Izgubljate svojo 
duhovno pravico do zaščite, ker ko odgovarjate na njegovo kritiko, 
se na duhovnem področju dvigne nad vami. S svojo samoobrambo 
povečujete njegov vpliv. V poskusih dokazati svojo nedolžnost ste 
prepuščeni na milost in nemilost obtoževalcu. Zato nas je 
Jezus opominjal: 

 
Spravi se hitro s svojim nasprotnikom, dokler si z njim še na poti, da 

te nasprotnik ne izroči sodniku, sodnik pa pazniku in te ne vržejo v ječo. 
Resnično, povem ti: Ne prideš od tam, dokler ne plačaš vse do zadnjega 
novčiča. (Evangelij po Mateju 5,25–26) 

 
Skladno s to priliko boste morali plačati, kar vaš tožnik zahteva 

kot povračilo. Več ko mu dolgujete, manj usmiljenja izkazuje. 
Zahteval bo vsak cent vašega dolga, ne glede na to, ali je pravičen 
ali ne. 

 



N EPRAVIČN A O BRAVNAVA 

185 

VERA O T RO K A 

Ko je bil najin najstarejši sin Addison v tretjem razredu, je z Liso in 
mano delil težavo, s katero se je soočal v šoli. Čutil je, da ga ima 
eden od njegovih učiteljev na piki. Addison je čutil, da ga učitelj ne 
mara in za vsako klepetanje ali motenje pouka krivi njega. To je 
trajalo nekaj časa, nakar nama je učitelj poslal obvestilo, da bo sinu 
dal pisno opozorilo. Addison je izjemno vesten, zato misli na 
takšno opozorilo ni mogel prenesti. Ko je z nama delil svoje 
razočaranje in strahove, se je zlomil v solzah. 

Zagotovila sva mu, da mu zaupava, in ga prosila, naj situacijo 
podrobneje razloži. Vzdihoval je: »Za vsako stvar krivi mene. Tudi 
če je vpletenih več oseb, še vedno naprti vso krivdo meni. Krivi me 
za stvari, ki jih nisem naredil. Na primer danes sta se dva fanta 
poleg mene smejala in hihitala, jaz pa sem bil tiho. Učitelj se je 
obrnil in začel vpiti name.« Ob krivici se mu je tresla ustnica. Za 
devetletnika je bila to brezizhodna kriza. 

Addisonovi drugi učitelji so poročali, da je njegovo vedenje 
odlično, zato smo vedeli, da gre za osamljen primer. Medtem ko ga 
je Lisa poskušala potolažiti, sem pomislil: »Kako si se odzval, ko te 
je danes opomnil?« 

Addison je odgovoril: »Rekel sem mu: ›Nisem jaz klepetal. Bila 
sta tista dva fanta!‹« 

Vprašal sem: »Ali se običajno tako odzoveš, ko te opomni?« 
Addison je odgovoril: »Da, če vem, da nisem storil 

nič napačnega.« 
Pogledal sem ga: »No, sin, ravno v tem je težava. Opravičuješ 

se pred svojo avtoriteto in ko se zagovarjaš, te Bog ne 
more braniti.« 

Pokazal sem mu svetopisemske odlomke, o katerih govorim v 
tem poglavju. Da bi mu pomagal razumeti, sem mu povedal 
naslednjo preizkušnjo, ki me je doletela z voditeljem iz 
prejšnjega poglavja. 



PO D KRITJEM 

 

186  

ŠEF, K I JE SK LEN IL, DA MI BO  ŠK O DO VAL 
 

Ta človek je imel sina v naši mladinski skupini. Oznanjal sem 
močno sporočilo o svetosti, molitvi in gospostvu Jezusa Kristusa. 
Veliko mladih je doživelo preobrazbo. V nekem trenutku je sin tega 
človeka v solzah pristopil do moje žene in jo vprašal, kako je 
mogoče živeti čisto in sveto življenje, ko se doma dogaja toliko 
brezbožnih stvari. Nato je z njo delil podrobnosti, ki so mi 
pomagale razumeti, zakaj je njegov oče tako zelo proti meni. 

Nekaj mesecev pozneje so mi štirje različni mladi povedali, 
kako žalostni so, da bom odpuščen. Te informacije je bilo mogoče 
izslediti nazaj do sina, on pa je povedal, da jih je slišal od očeta. 

Šel sem k njegovemu očetu in on je to priznal, vendar je krivil 
glavnega pastorja, ki naj bi me sam od sebe želel odpustiti. Tedni 
so minevali in napetost se je stopnjevala. Moja družina je bila pod 
nenehnim stresom, saj nismo vedeli, ali bom ostal ali me bodo 
odpustili. Kupila sva hišo, moja žena je bila noseča, bila sva brez 
denarja in nisva imela kam iti. Nisem želel pošiljati življenjepisov 
naokrog. Verjel sem, da me je Bog pripeljal in nisem imel 
nikakršnega nadomestnega načrta. Žena je bila živčna in 
zaskrbljena ter me je spodbujala, naj nekaj ukrenem: »Dragi, vem, 
da te bodo odpustili. Vsi mi pravijo, da bo tako.« 

Imela je prav. Glavni pastor se je končno strinjal, da me bo 
odpustil. V nedeljo zjutraj je napovedal, da bo v mladinski skupini 
prišlo do pomembnih sprememb. Še vedno nisem govoril z njim. 
Naslednji dan sem bil povabljen na sestanek s pastorjem in 
omenjenim voditeljem. Bog mi je rekel, naj se ne branim. 

Ko sem naslednji dan stopil v pastorjevo pisarno, je bil sam. 
Rekel je: »John, Bog te je poslal k nam. Ne bom te odpustil.« 
Premislil si je. Oddahnil sem si, Bog me je v zadnjem trenutku 
obvaroval. Pastor je nato vprašal: »Zakaj ta voditelj želi, da te 
odpustim?« Odgovoril sem, da nisem prepričan, in se na njegovo 
zahtevo strinjal, da bom storil vse, kar bo v mojih močeh, za 



N EPRAVIČN A O BRAVNAVA 

187 

obnovitev miru. 
Kmalu po sestanku sem prejel pisne dokaze o odločitvi tega 

nadrejenega, ki so razkrivali njegove motive. Pripravljen sem bil, 
da dokaze odnesem h glavnemu pastorju. Želel sem, da vidi, kaj se 
dogaja za njegovim hrbtom. Hodil sem gor in dol po hodniku in 
petinštirideset minut molil, da bi se znebil neprijetnega občutka, ki 
sem ga imel. Neprestano sem govoril: »Bog, ta človek je ravnal 
nepošteno. Treba ga je razkrinkati. V tem služenju deluje 
uničevalno. Glavnemu pastorju moram povedati, kakšen je v 
resnici!« Svoje namere, da ga razkrinkam, sem nadalje upravičeval 
misleč: »Vse, o čemer poročam, so dejstva, povrhu pa so dokazana. 
Ni samo čustveni odziv. Če ga nihče ne ustavi, se bo njegovo 
pokvarjeno vedenje infiltriralo v celotno cerkev.« 

Končno sem frustrirano izbruhnil: »Bog, ti nočeš, da ga 
izpostavim, kajne?« Ko sem to rekel, je Božji mir preplavil moje 
srce. Zmajal sem z glavo od začudenja. Vedel sem, da Bog noče, da 
bi kar koli ukrenil, zato sem dokaze zavrgel. Pozneje, ko sem lahko 
objektivneje pogledal na celotno situacijo, sem ugotovil, da sem 
pravzaprav želel braniti in maščevati sebe, ne pa zaščiti kogar koli 
drugega. Prepričeval sem samega sebe, da so moji motivi 
nesebični. Moji podatki so bili točni, vendar so bili moji motivi v 
resnici napačni. 

Čas je mineval in enega dne sem pred začetkom delovnega 
časa molil zunaj cerkvene stavbe, ko se je mimo pripeljal ta človek. 
Bog mi je rekel, naj grem in se ponižam pred njim. Takoj sem se 
začel braniti: »Ne, Gospod, on bi moral priti k meni. On je tisti, ki 
mi je povzročil vse te težave.« Nadaljeval sem v molitvi, toda Bog 
je molčal. Po dvajsetih minutah mi je Gospod ponovil, naj grem 
takoj k njemu in se ponižam pred njim. Vedel sem, da je to Božji 
glas. Poklical sem tega človeka in se odpravil v njegovo pisarno. 
Vendar so bile moje besede in ton glasu zelo drugačni od tega, kar 
bi rekel, če Bog pred tem ne bi opravil z mano. Z vso iskrenostjo 
sem ga prosil odpuščanja. Povedal sem mu, da sem bil kritičen in 



PO D KRITJEM 

 

188  

ga obsojal. Omehčal se je in nekaj časa sva se pogovarjala. Od 
tistega dne so se njegovi napadi zoper mene ustavili. 

Šest mesecev pozneje, ko me ni bilo v mestu, so bile vse stvari, 
ki jih je storil, razkrite glavnemu pastorju. V resnici so bile stvari, ki 
jih je počel, veliko hujše od tega, za kar sem vedel. Takoj je bil 
odpuščen. Sodba je prišla, a ne po moji roki. Zgodilo se mu je točno 
to, kar je hotel narediti meni. A ko se je to zgodilo, se tega nisem 
veselil. Žaloval sem zaradi njega in njegove družine. Razumel sem 
njegovo bolečino; sam sem po njegovi krivdi šel skozi podobno 
situacijo. A ker sem mu pred šestimi meseci odpustil, sem ga 
vzljubil in mu nisem privoščil teh okoliščin. 

V to cerkev sem hodil še enajst let in pogosto so me prosili, naj 
služim. Sramota, s katero je hotel umazati moje ime, je bila oprana 
in nadomeščena s častjo. Ko se oziram nazaj, ugotavljam, kako zelo 
sem v času teh stisk zrasel, pozneje pa me je Bog povišal ravno 
vpričo tistih, ki so slišali toliko lažnih poročil o meni. Tako kot je 
Oče nadvse povzdignil Jezusa zaradi njegove poslušnosti in 
pripravljenosti odpovedati se pravici do obrambe, tako počasti tudi 
svoje otroke, ki sledijo Jezusovemu zgledu. 

 
ŠT UDEN T  LET A 

 

Ko sem z Addisonom delil svetopisemske odlomke in svojo 
prigodo, sem rekel: »Sin, imaš izbiro. Lahko se še naprej zavzemaš 
zase in ostaneš podvržen obsojanju svojega učitelja, ali pa priznaš, 
da se na njegove obtožbe nisi odzval na pobožen način. V tem 
primeru lahko greš k učitelju, se ponižaš in opravičiš, ker si bil 
nespoštljiv in se upiral njegovi avtoriteti, in Bog bo začel delovati.« 

Addison pa je vprašal: »Kaj naj naredim, ko me okrivijo za 
nekaj, česar nisem storil?« 

»Naj te Bog brani. Je pomagalo, če si se poskušal sam braniti?« 
Addison je odgovoril: »Ne, želim, da me Bog brani.« 
Naslednji dan je odšel k učitelju in se ponižal. Prosil je učitelja, 



N EPRAVIČN A O BRAVNAVA 

189 

naj mu odpusti, ker je ugovarjal njegovemu opominjanju. 
Učitelj mu je oprostil in naslednji teden je bil Addison počaščen  

kot učenec tedna v tem razredu. Nikoli več ni imel težav. Leto je 
zaključil tako, da je na podelitvi od učitelja prejel najvišje 
priznanje. 

Če se devetletnik lahko poniža in izkusi delovanje Božje besede 
v krizi, koliko bolj bi morali tudi mi storiti enako? Mislim, da je to 
odlična ponazoritev, zakaj je Jezus rekel: »Kdor se torej poniža kot 
ta otrok, bo največji v nebeškem kraljestvu.« (Evangelij po 
Mateju 18,4) 

DAVIDO VO  SREČ AN JE Z N ERAZUMN O  AVT O RITET O  

Addison se je naučil enako lekcijo kot David, Jesejev sin. Bog je 
pravičen sodnik in če pustimo svojo nepravično obravnavo s strani 
avtoritete v njegovih rokah, bo njegova sodba vedno pravična. Ko 
govorimo o Davidu, se moramo spomniti, da je bil Bog, ne hudič, 
tisti, ki je postavil Davida pod nerazumnega in naposled tudi 
krutega voditelja po imenu Savel. 

Začelo se je, še preden sta se srečala, ko je Samuel, starejši 
prerok v Izraelu, mazilil Davida za naslednjega kralja nad Božjim 
ljudstvom. David je bil gotovo navdušen in je mislil: To je človek, ki 
je mazilil sedanjega kralja. Postal bom kralj! 

Savel ni bil poslušen Bogu in ga je mučil zli duh. Njegovo 
edino olajšanje je prišlo, ko je nekdo igral na citre. Njegovi 
spremljevalci so začeli iskati mladeniča, ki bi lahko sedel pred njim 
in mu služil. Eden izmed kraljevih služabnikov je predlagal 
Davida, Jesejevega sina. Kralj Savel je poklical Davida in ga prosil, 
naj pride v palačo in mu služi. David si je gotovo mislil, da Bog že 
uresničuje svojo obljubo, ki mu jo je dal po preroku. Rekel si je: To bo 
gotovo moj začetni položaj. 

Čas je mineval in prosili so ga, naj nese nekaj hrane svojim 
starejšim bratom, ki so se bojevali v vojni s Filistejci. Ko je prispel 



PO D KRITJEM 

 

190  

do bojnih vrst, je zagledal filistejskega prvaka Goljata, ki je 
zasmehoval Božjo vojsko, in izvedel, da njegovo zasmehovanje 
traja že štirideset dni. Slišal je, da kralj ponuja roko svoje hčere 
tistemu, ki bo velikana premagal. David je šel pred kralja in ga 
prosil za dovoljenje za boj. Ubil je Goljata in osvojil Savlovo hčer. 
Pridobil si je Savlovo naklonjenost. Zaročil se je in postal kraljev 
zet. Jonatan, Savlov najstarejši sin, je z Davidom sklenil zavezo 
večnega prijateljstva. 

V vsem, kar je Savel zaupal Davidu, je bila Božja roka na njem 
in vse je uspevalo. Kralj je zahteval, da jé za mizo z njegovimi 
sinovi. Vse je šlo gladko in David je bil navdušen. Živel je v palači, 
jedel za kraljevo mizo, se poročil s kraljevo hčerjo, bil Jonatanov 
prijatelj in bil uspešen v vseh svojih podvigih. Dobil je celo 
naklonjenost ljudstva. Videl je, kako se preroštvo izpolnjuje pred 
njegovimi očmi. Savel je dal prednost Davidu pred vsemi svojimi 
drugimi služabniki in ga izbral za svojega oprodo. Savel je postal 
Davidu kot oče in David je bil prepričan, da ga bo Savel učil in 
usposabljal ter ga nekega dne častno ustoličil. David se je veselil 
Božje dobrote in zvestobe. 

 
N EN ADN A SPREMEMBA 

 

Toda v enem dnevu se je vse spremenilo. Ko sta se Savel in David 
vračala iz boja, so prihajale žene iz vseh Izraelovih mest in pele: 
»Savel jih je pobil na tisoče, David pa na deset tisoče.« To je Savla 
razjezilo in od tistega dne naprej je začel Davida prezirati. Savel je 
začel metati sulico v Davida in ga sklenil ubiti. Sveto pismo pravi, 
da je Savel zasovražil Davida, ker je vedel, da je Bog z njim. 
Zavedal se je, da se je Bog umaknil od njega. David je bil prisiljen 
bežati za svoje življenje. Ker ni imel kam iti, je zbežal v puščavo. 
»Kaj se dogaja,« je razmišljal David, »vse je kazalo, da se obljuba 
uresničuje, a zdaj je vse uničeno. Človek, ki naj bi bil moj mentor in 
voditelj, me poskuša ubiti. Kaj naj storim? Savel je Božji maziljeni 



N EPRAVIČN A O BRAVNAVA 

191 

služabnik. Če se on postavi proti meni, kakšne možnosti sploh še 
imam? On je kralj, Božji služabnik, postavljen, da vlada Božjemu 
ljudstvu. Zakaj Bog to dopušča?« 

Savel je preganjal Davida iz puščave v puščavo in iz votline v 
votlino, spremljalo ga je tri tisoč najboljših Izraelovih bojevnikov, in 
to z enim samim namenom – ubiti Davida. Od obljube je ostala le 
še senca, David pa je bežal, da reši svoje življenje. Ni več živel v 
palači ali jedel za kraljevo mizo. Prebival je v vlažnih jamah in jedel 
ostanke divjih živali. Ni več jezdil ob kraljevi strani, namesto tega 
so ga lovili možje, ki so se nekoč borili ob njegovi strani. Ni bilo 
tople postelje ali služabnikov, ki bi ga spremljali, končale so se 
pohvale na kraljevem dvoru. Njegova nevesta je bila 
podarjena drugemu.  

Kako je lahko voditelj, pod katerega ga je Bog postavil, počel 
kaj takega? 
 David se je najverjetneje boril z mislimi jeze, razočaranja in 
ogorčenja. Zakaj Bog ne poseže? Ali mu je sploh mar zame? Kaj pa 
njegove obljube? Zakaj bi položil roko na tako krutega človeka, da vodi 
skupnost njegovega ljudstva zaveze? 

Savel je bil tako zavzet, da bo za vsako ceno ubil tega 
mladeniča, da je njegova norost naraščala. Duhovniki v Nobu so 
Davidu priskrbeli zavetje in hrano ter mu izročili Goljatov meč. 
Niso vedeli, da beži pred Savlom. Mislili so, da je na kraljevi misiji. 
Spraševali so Gospoda zanj in ga odslovili na pot. Ko je Savel to 
izvedel, se je razjezil. Usmrtil je petinosemdeset nedolžnih 
Gospodovih duhovnikov in ubil vse prebivalce mesta Nob – 
vsakega moškega, žensko, otroka, dojenčka in vsako žival. Z njimi, 
ki so bili nedolžni, je opravil tako, kot bi mogel opraviti z 
Amalečani. Skoraj nemogoče je bilo razumno utemeljiti, zakaj bi 
Bog tega človeka izbral za voditelja. Savel je bil morilec. Kako je 
Bog lahko kdaj položil svojega Duha na takega človeka? 

Mnogi pravijo, da je bil Savel izbira ljudstva, David pa Božja 
izbira. To zavajajočo izjavo učijo ljudje, ki si ne morejo 



PO D KRITJEM 

 

192  

predstavljati, da je Bog postavil krutega človeka na vodstveni 
položaj. Res je, da so ljudje želeli kralja, vendar je Bog izbral tako 
Savla kot Davida. Bog je rekel: »Savla sem postavil za kralja.« 
(Prva Samuelova knjiga 15,11) 

Tedaj je Savel izvedel, da je David v puščavi En Gedi, in ga 
zasledoval s tri tisoč bojevniki. Med potovanjem so se ustavili, da 
bi počivali v votlini, v kateri se je skrival David. Potem ko so se 
Savel in njegovi vojaki slekli, da bi se okopali, nam Sveto pismo 
pravi, da so Davida njegovi možje nagovarjali: »Glej, to je dan, o 

katerem ti je govoril Gospod: ›Glej, dajem ti tvojega sovražnika v 
tvojo roko, da mu storiš, kakor je dobro v tvojih očeh.‹« 

David je vstal in na skrivaj odrezal konec Savlovega plašča. 
Potem pa je Davidu bílo srce, ker je odrezal konec Savlovega 
plašča. Rekel je svojim možem: »Gospod me obvaruj, da bi storil 
kaj takega svojemu gospodu, maziljencu Gospodovemu, da bi 
iztegnil svojo roko po njem! Saj je Gospodov maziljenec!« S temi 
besedami je zavrnil svoje može in jim ni pustil, da bi se vzdignili 
proti Savlu. Ko pa je Savel vstal iz votline in šel na pot …« (Prva 
Samuelova knjiga 24,4–7) Kar zadeva njegovo vest, angleški 
prevod kralja Jakoba pravi: »Davidovo srce ga je udarjalo.« Še 
vedno je ohranil občutljivo srce v odnosu do voditelja, ki je v 
njegovo življenje prinesel toliko težav. Očitno je, da se je upiral in 
si podvrgel misli jeze, strahu in razočaranja. 

A ker je že vzel konec kraljevega plašča, se je odločil, da ga bo 
uporabil, da Savlu dokaže svojo nedolžnost. Od daleč se je David 
priklonil do tal in zavpil k Savlu: »Glej vendar, moj oče, glej konec 
svojega plašča v moji roki! … Sprevidi, da v moji roki ni hudobije in 
upora in da se nisem pregrešil proti tebi. Ti pa prežiš na moje 
življenje, da ga vzameš!« (Prva Samuelova knjiga 24,12, poudarek 
dodan) 

Davida je skrbelo, ker je Savel verjel, da je upornik in 
hudobnež. David je preiskoval svoje srce in se spraševal: »Kje sem 
zgrešil? Kako se je lahko Savlovo srce tako hitro obrnilo proti 



N EPRAVIČN A O BRAVNAVA 

193 

meni?« Zato je zavpil: »Rekli so mi, naj te ubijem … Zares, po tem, 
da sem odrezal konec tvojega plašča, pa te vendarle nisem ubil, 
spoznaj in sprevidi, da v moji roki ni hudobije in upora in da se 
nisem pregrešil proti tebi.« Ni mogel verjeti, da bi Savel sam tako 
mislil. Nekdo je moral zastrupiti njegovo srce in ga nagovoriti proti 
Davidu, zato je Savlu želel dokazati svojo zvestobo. Mislil je, da če 
bi mu uspelo, bi mu Savel vrnil svojo naklonjenost in preroštvo bi 
se izpolnilo. 

Tisti, ki so doživeli zavrnitev s strani očeta ali voditelja, so 
nagnjeni k temu, da prevzamejo vso krivdno nase. Ujeti so v mučne 
misli: »Kaj sem storil narobe?« ali »Je bilo v mojem srcu kaj nečistega?« 
Nenehno poskušajo svojim voditeljem dokazati svojo nedolžnost. 
Verjamejo, da bi bili sprejeti, če bi le lahko dokazali svojo zvestobo 
in vrednost. A bolj ko se trudijo, bolj se počutijo zavrnjene. 

Savel je prepoznal Davidovo dobroto, ko je spoznal, da bi ga ta 
lahko ubil, pa ga ni, zato so on in možje odšli. David je gotovo 
pomislil: Zdaj mi bo kralj vrnil moj položaj. Zdaj se bo preroštvo 
uresničilo. Zagotovo vidi moje srce in bo sedaj bolje ravnal z mano. 
Postal bo dober in prijazen voditelj. O, kako daleč od resničnosti so 
bile te misli. 

SK LEN IL ME JE UN IČ ITI 

Kmalu zatem so možje sporočili Savlu, da je David na griču Hahíla. 
Savel se je ponovno odpravil za njim s tri tisoč vojaki. Savel si je 
ponovno prizadeval za Davidovo uničenje. Prepričan sem, da je 
Savlovo nepopustljivo preganjanje Davida povsem uničilo. Spoznal 
je, da ne gre za nesporazum, temveč da mu je Savel namerno in 
brez vsakršnega povoda stregel po življenju. 

Savel je spoznal njegovo srce, a ga je kljub temu preganjal. 
David se je moral sprijazniti s tem, za kar je ves čas upal, da ni res: 
opraviti ima s hudobnim voditeljem. Kako lahko Bog položi svoje 
maziljenje na takega človeka? 

David se je skupaj z Abišájem, krvoločnim mladeničem in 



PO D KRITJEM 

 

194  

Joábovim mlajšim bratom, skrivoma pritihotapil v Savlov tabor. 
Gospod je storil, da so vsi globoko spali. Moža sta se mimo celotne 
vojske pritihotapila do Savlovega ležišča. Tedaj je Abišáj rekel 
Davidu: »Danes ti je Bog izročil tvojega sovražnika v roko. Dovôli 
zdaj, da ga enkrat s sulico pribijem k zemlji – drugič ga ne bo 
treba!« (Prva Samuelova knjiga 26,8) 

Abišáj je imel veliko dobrih razlogov, zakaj bi mu moral David 
ukazati, naj Savla pokonča. Prvič, Savel je hladnokrvno pobil 
petinosemdeset nedolžnih duhovnikov, njihove žene in otroke. 
Narod je bil pod vodstvom takšnega norca v nevarnosti. Danes se 
mnogi odzovejo na podoben način, zlasti s cerkvenimi voditelji. Le 
da ti voditelji še zdaleč niso storili tako hudobnih dejanj. 

Drugič, Bog je po Samuelovi besedi mazilil Davida za 
naslednjega kralja Izraela. Čas je bil, da David prevzame svojo 
dediščino! Ali naj tvega, da izgubi življenje in preroštvo ne bo 
izpolnjeno? Ta odziv sem iz ust razočaranih članov cerkvenega 
osebja slišal že večkrat. 

Tretjič, ali ni Savel zbral tri tisoč vojakov, da bi ubil Davida in 
njegove može? Čas je bil, da izberejo med ubijanjem in lastno 
smrtjo. Zagotovo bi šlo za samoobrambo. Abišáj je vedel, da bi 
vsako sodišče in vsak pravni sistem opravičil takšno ravnanje. 
Takšnemu razmišljanju v današnjem času seveda nihče ne bi 
ugovarjal. Brez pomisleka bi ga sprejeli. 

Četrtič, ali ni bil Bog tisti, ki je spravil vojsko v tako globok 
spanec, da so se lahko pritihotapili naravnost do Savla ter izpolnili 
njegovo voljo in rešili narod tako hudobnega voditelja? To je bila 
priložnost, ki se morda nikoli ne bo ponovila. Čas je bil, da 
zagrabijo priložnost za izpolnitev preroštva! Koliko cerkvenih 
odborov je razmišljalo na ta način, ko je njihov voditelj padel? 
Mislijo, da ga je Bog postavil na mesto, kjer ga lahko zdaj odstranijo z 
vodenja. Takšno razmišljanje le odraža njihovo nepodrejeno 
držo srca. 

Vsi ti razlogi so bili slišati dobro. Bili so smiselni in Davida je 



N EPRAVIČN A O BRAVNAVA 

195 

spodbujal eden od njegovih zvestih bratov. Če bi torej David v 
svojem srcu gojil vsaj malo upora, bi pomočniku pritrdil in mu 
dovolil, da z mečem ubije Savla, pri tem pa čutil, da je bil 
upravičen do tega. A poglejte Davidov odgovor: »Nikar ga ne ubij! 
Kajti kdo bi mogel iztegniti svojo roko zoper Gospodovega 
maziljenca in ostati nekaznovan?« (Prva Samuelova knjiga 26,9) 
Povedano z današnjimi besedami: »Ne dotikaj se ga z besedami ali 
dejanji, kajti kdo lahko napade svojega voditelja in ostane 
brez krivde?« 

David ga ni hotel ubiti, čeprav je Savel ubil nedolžne ljudi in ga 
želel umoriti. David se ni hotel maščevati, ampak je maščevanje 
pustil v Božjih rokah. Seveda bi bilo lažje zaključiti zadevo prav 
tam – enostavneje bi bilo za Davida in za izraelski narod. David je 
vedel, da je narod kot čreda brez pravega pastirja. Vedel je, da jih 
hudoben človek zlorablja zaradi lastnih sebičnih želja. Težko mu je 
bilo, da ni branil sebe, vendar je bila morda še težja odločitev 
pustiti tega norega kralja, da vlada ljudstvu, ki ga je David ljubil. 

David je to odločitev sprejel, čeprav je vedel, da je Savlova 
edina tolažba misel na njegovo uničenje. Čistost svojega srca je že 
dokazal s tem, ko je Savlu prvič prizanesel. Kljub temu se ga še 
vedno ni bil pripravljen dotakniti. Savel je bil Gospodov 
maziljenec. Bil je Božji služabnik in David je pustil Savlovo sodbo v 
Božjih rokah. 

David je bil moder, ko se je odločil, da bo maščevanje Savlu 
prepustil Bogu. Lahko se sprašujete: »Koga je Bog uporabil, da sodi 
njegovemu služabniku Savlu?« Odgovor je: Filistejce. Gospod bo 
velikokrat uporabil neodrešene ljudi ali institucije sveta, da bo 
sodil voditeljem v svoji cerkvi. Savel je padel v boju skupaj s 
svojimi sinovi. Ko je novica prišla do Davida, se je ta ni razveselil. 
Žaloval je. 

Pravzaprav je David usmrtil človeka, ki je rekel, da je ubil 
Savla, čeprav tega sploh ni storil. Človek je upal, da bo z novico 
pridobil Davidovo naklonjenost, vendar je bil učinek ravno 



PO D KRITJEM 

 

196  

nasproten. David pa mu je rekel: »Kako da se nisi bal iztegniti svoje 
roke in ubiti Gospodovega maziljenca?« David pa mu je rekel: 
»Tvoja kri na tvojo glavo!  
Kajti tvoja usta so pričala proti tebi, ko si rekel: ›Usmrtil sem 
Gospodovega maziljenca.‹« (Druga Samuelova knjiga 1,16) 

Nato je David zložil žalostinko v spomin na Savla in njegovega 
sina Jonatana, ki naj bi jo peli Judovi sinovi. Ljudstvu je zapovedal, 
naj tega ne razglašajo po ulicah filistejskih mest, da se sovražnik ne 
bi veselil. Na kraju, kjer je bil Savel ubit, naj ne bo dežja ne 
pridelka. Povabil je vse Izraelce, naj jokajo nad Savlom. To ni bilo 
srce človeka, ki bi iskal maščevanje in nehal spoštovati svojega 
voditelja. Ne, tak človek bi rekel: »Dobil je, kar si je zaslužil!« 

A David je šel še dlje. Ni ubil preostalih dedičev Savlove hiše, 
temveč jim je izkazal posebno naklonjenost. Dal jim je zemljo in 
hrano ter potomcu podelil sedež za kraljevo mizo. Ali to zveni kot 
človek, ki se je razveselil sodbe nad svojim voditeljem? Tisti, ki so 
uporniškega srca, se veselijo padca svojih duhovnih voditeljev. 
Mislijo, da so dobili, kar so si zaslužili. Praviloma pomagajo bodisi z 
obrekovanjem bodisi z žaljivimi komentarji, da jih potisnejo še 
globlje v kazen. Nimajo srca, kot ga je imel David. Nimajo srca po 
Božjem srcu. 

PO LO ŽAJ BLAGO SLO VA 
 

Vedno moramo imeti pred očmi, da je Božji končni namen, zakaj 
nas podvrže nepravični obravnavi s strani avtoritete, naše dobro. 
Te situacije uporablja, da nas pripravi na blagoslov. Peter nadaljuje 
svoje opominjanje: »Ne vračajte hudega za húdo in ne sramotite 
tistega, ki vas sramoti. Nasprotno, blagoslavljajte, ker ste bili 
poklicani v to, da bi bili deležni blagoslova.« (Prvo Petrovo pismo 3,9, 
poudarek dodan) 

Blagoslova morda ne predstavljajo le fizične stvari, čeprav 
velikokrat lahko; namesto tega prihaja na pomembnejših 
področjih, kot je Kristusov značaj, napredovanje kraljestva ali 



N EPRAVIČN A O BRAVNAVA 

197 

večne nagrade. Ko se podredimo Božji avtoriteti, nič ne more 
škodovati našemu duhovnemu zdravju. Peter to pojasnjuje z 
vprašanjem: »Le kdo vam bo škodil, če boste vneti za dobro?« 
(Prvo Petrovo pismo 3,13) Kontekst te izjave je slediti Jezusovemu 
osebnemu zgledu. 

V zvezi s Kristusovim značajem nas Peter opominja: »Sicer pa je 
tudi Kristus trpel zaradi grehov, in sicer enkrat za vselej, pravični 
za krivične … Ker je Kristus trpel v mesu, se tudi vi oborožite z 
istim mišljenjem: kdor v mesu trpi, neha z grehom.« (Prvo Petrovo 
pismo 3,18; 4,1) 

Peter nam je naročil, naj se oborožimo za podobno trpljenje, ki 
ga je bil deležen Kristus, kar je v kontekstu njegovega pisma 
nepravično obravnavanje s strani avtoritete. Si lahko predstavljate 
vojake, ki gredo v boj brez orožja? Kako trapasto. Pa vendar mnogi 
verniki niso oboroženi, da bi trpeli zaradi nepravične obravnave. 
Ko so napadeni, se znajdejo v stanju šoka, zmede ali začudenja. 
Odzovejo se na podlagi svojega razuma, namesto da bi sledili 
načelom avtoritete. 

Naj navedem še en primer človeka, ki je oborožen. Ključni del 
usposabljanja letalskih pilotov je uporaba simulatorjev letenja. V 
teh simulatorjih se piloti soočijo s skoraj vsako možno obliko 
nevarnosti med letom. V varnem okolju simulatorja urijo svoje 
veščine odzivanja na te situacije, dokler jih ne znajo uspešno 
obvladati. Na ta način se oborožijo za nujne primere. Če se med 
dejanskim letom kaj zgodi, piloti ne paničarijo – odzovejo se na 
podlagi obsežnega usposabljanja. Čeprav se potniki lahko ustrašijo 
ter jih preplavita šok in histerija, ostanejo piloti mirni in ohranijo 
popoln nadzor. Preiskovalci, ki pregledujejo posnetke iz črnih 
skrinjic, velikokrat obnemijo nad umirjenostjo pilotov. V njihovem 
glasu praviloma ni čutiti panike vse do trenutka nesreče. Bili 
so oboroženi! 

Ta knjiga bi lahko služila kot priročnik za letalsko 
usposabljanje. Božja beseda na njenih straneh vas lahko oboroži in 



PO D KRITJEM 

 

198  

pripravi na ovinke, skozi katere vas življenje popelje v odnosu do 
avtoritete. Če se pravilno odzovete, boste izkusili blagoslov. Peter 
pravi, da tisti, ki sledijo Kristusovemu zgledu trpljenja, nehajo z 
grehom. Kakšna izjava! Z drugimi besedami, tisti, ki pravilno 
ravnajo ob nepravični obravnavi s strani avtoritete, pridejo na 
mesto duhovne zrelosti. 

 

Obstaja pa še večja obljuba. Pavel zatrjuje: 
Zanesljiva je tale beseda: Če smo z njim umrli,  
bomo z njim tudi zaživeli. Če z njim vztrajamo,  
bomo z njim tudi zakraljevali.  
(Drugo pismo Timoteju 2,11–12) 

 
Tistim, ki trpijo kot Kristus, je obljubljena duhovna avtoriteta. 
Večje ko so težave, ki jih prestaneš, večjo avtoriteto ti bo Bog 
zaupal. Spet lahko vidimo, da vas ob soočenju z nerazumnimi 
avtoritetami Bog pripravlja na blagoslov. Toda ali se boste pravilno 
odzvali in prejeli blagoslov ali boste postali užaljeni in zagrenjeni? 
Odločitev je vaša. Izberite zmagovalno pot, ki je življenje! 



199 

ŠTIRINAJSTO POGLAVJE 

SAMO IZZVAN A SO DBA 

Tisti, ki spoštujejo avtoriteto, hodijo v veliki 
avtoriteti in spoštovanje jim sledi. 

 odnosu do vodstva se ne odzivajo vsi tako kot David. 
Prepogosto uživamo v tem, da vidimo napake pri naših 
avtoritetah, nakar se čutimo upravičene, da si damo duška. 

Toda naš odziv na grehe drugih, zlasti  voditeljev, je eden 
najboljših pokazateljev naše duhovne zrelosti. V tem primeru Bog 
pogosto uporablja pomanjkljivosti in napake avtoritet v našem 
življenju, da razkrije resnično stanje našega srca. To lahko vidimo 
pri enem od Noetovih sinov. 

PRAVILN O , A KLJUB TEMU N APAČ N O  

Po potopu je Noe začel obdelovati zemljo in zasadil je vinograd. 
Nekega dne, ko je preveč popil, se je umaknil v svoj šotor, se v 
opitem stanju slekel in gol zaspal. 

Ham, najmlajši od njegovih sinov, je vstopil v šotor, kjer je ležal 
Noe, videl njegovo goloto, šel ven in to povedal svojima bratoma, 
Semu in Jafetu. Povedal je samo »družini«. Morda je rekel: »Fanta, 
oče je pijan kot žolna in povrhu še gol!« Morda pa še huje, brata je 
povabil, da vidita svojega duhovnega voditelja golega. Sem in Jafet 

V 



PO D KRITJEM 

 

200  

pa sta vzela plašč, si ga dala na ramena,  vstopila  zadenjsko in 
pokrila nagoto svojega očeta. Obrnjena sta bila torej proč, tako da 
nista videla njegove nagote. Ko se je Noe prebudil iz vinske omame 
in izvedel, kaj mu je storil njegov mlajši sin, je rekel: 

 
»Preklet bodi Kánaan; bodi hlapec hlapcev svojih bratov!« Potem je rekel: 

»Blagoslovljen Gospod, Semov Bog; Kánaan mu bodi za hlapca! Naj Bog 
razširi Jafetov prostor, naj ga naseli v Semovih šotorih in Kánaan mu bodi za 
hlapca!« (Prva Mojzesova knjiga 9,25–27) 

 
V prejšnjih poglavjih te knjige smo govorili o posledicah 

neposlušnosti Božji avtoriteti. Tisti, ki se namerno upirajo, so pod 
prekletstvom. Ham je to resnico spoznal na težji način. Osramotil 
je avtoriteto in tako pokazal prezir do Božje pooblaščene avtoritete 
nad Noetom, kar je prineslo prekletstvo nad njegove potomce. 
Zanimivo je, da je Hamov prestopek prinesel hude posledice zanj, 
medtem ko Noetovo pijančevanje ni imelo nobenih zabeleženih 
posledic. 

Noetov moralni spodrsljaj je postal preizkušnja za njegove tri 
sinove in razkril srce vsakega od njih. Eden od njih je bil upornik 
in nespametnež, dva pa sta bila častna in usmiljena. Noe s svojim 
pijančevanjem ni bil najboljši zgled, vendar je z njegovim 
vedenjem moral opraviti Bog, ne tisti pod njegovo avtoriteto. Dva 
sinova sta to razumela in ga še naprej spoštovala. Eden je vzel 
stvari v svoje roke ter onečastil in osramotil svojega očeta ter si s 
tem nakopal prekletstvo, za katerega je mislil, da je namenjeno 
njegovemu očetu. Sem in Jafet nista želela niti pogledati očetovega 
padca. Nista želela gledati ali dovoliti drugim (ženam in otrokom), 
da bi videli njegovo stanje, zato sta ga pokrila. Ker sta ohranila 
spoštovanje do očetovega položaja, sta zaščitila njegov položaj in 
svoji srci. Ham pa je zasmehoval in diskreditiral svojega očeta v 
morebitnem poskusu, da diskreditira njegovo sposobnost vladanja. 
To je Hamu dalo izgovor, da ni ubogal očeta, ko je to želel. To velja 



SAMO IZZVAN A SO DBA 

201 

za vsakogar, v čigar srcu prebiva nepodrejenost. Z 
neupoštevanjem avtoritete se počuti oproščenega podrejenosti. V 
srcu se odreče zadržkom. 

V »Božji dvorani slavnih« (Pismo Hebrejcem 11) se Bog ponaša 
z Noetovo vero in poslušnostjo, Hama pa na seznamu ne najdemo. 
Ali ni imel Ham prav? Ali ni bil Noe pijan in gol? Da, Hamovo 
poročilo je bilo popolnoma pravilno, vendar je bilo njegovo dejanje 
v načelu napačno. Razumsko bi njegova dejanja lahko upravičili; 
ponavljal je le tisto, kar je videl, bil je le »verodostojen«. Kljub temu 
načela poslušnosti in spoštovanja pravijo drugače. Sem in Jafet sta 
počastila očeta in bila blagoslovljena. 

Mnogi, kot je Ham, so v svojih poročilih o voditeljih točni, kljub 
temu pa v Božjih očeh ne ravnajo pravilno. Drugega so onečastili in 
izgubili blagoslov. Živijo v nespametnosti lastnega razumevanja in 
sklepanja. Nimajo srca, kot so ga imeli David, Sem in Jafet. Ko je 
Savel dokončno padel, je David žaloval in razglašal: 

Ne povejte tega v Gatu, 
ne razglašajte po ulicah v Aškelónu, 
da se ne razveselijo filistejske hčere, 
da ne zavriskajo hčere neobrezancev! … 
Savel in Jonatan, ljubljena in prijetna,  
se nista ločila ne v življenju ne v smrti. 
Hitrejša sta bila od orlov, močnejša od levov. 
Hčere izraelske, jokajte za Savlom, 
ki vas je razkošno oblačil s škrlatom, 
z zlatim lišpom vam je krasil obleko. 
(Druga Samuelova knjiga 1,20, 23–24, poudarki dodani) 

David je zaradi tega voditelja trpel hude stiske. Naravno 
razumevanje in meseno razmišljanje bi vodilo k temu, da se veseli 
in razglaša zmago. David pa je ponovno dokazal, da živi po načelih 



PO D KRITJEM 

 

202  

avtoritete, in njegov zgled je bil jasno sporočilo tudi za može pod 
njegovo avtoriteto. Posledično je postal pomemben 
voditelj kraljestva.  

Tisti, ki spoštujejo avtoriteto, hodijo v veliki avtoriteti in 
spoštovanje jim sledi. Na ta način privlačijo Božji blagoslov. Tisti, 
ki sramotijo ali premalo cenijo avtoriteto, sejejo za žetev 
nespoštovanja in si nakopljejo sodbo. 

 

SAMO IZZVAN A SO DBA 
 

Še enkrat si oglejmo naš temeljni odlomek za pooblaščeno 
avtoriteto: 

 
Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim. Ni je namreč oblasti, ki 

ne bi bila od Boga. In te, ki so, so postavljene od Boga. Kdor se torej upira 
oblasti, se upira Božjemu redu. Tisti, ki se upirajo, pa si bodo nakopali 
obsodbo. (Pismo Rimljanom 13,1–2) 

 
Tiste, ki se upirajo avtoriteti, doleti sodba. Če se dotaknete 

avtoritete, ste se dotaknili Boga samega. Preden sem kot pionir šel 
na svoje, sem delal za dve mednarodni krščanski služenji. Bil sem 
priča, kako je ob uporu avtoriteti dosledno prihajala sodba. 
Prihajala je v različnih oblikah, vendar nikoli ni ostala neizvršena. 
Posebej vidno je bilo to v situacijah, ko so bili zaposleni odpuščeni. 
Ne glede na to, kako nerazumen je bil voditelj ali okoliščine, če so 
ga kritizirali ali žalili in če so se hranili z grenkobo, so sčasoma 
pristali v še večjih težavah. Pri nekaterih so bile to njihove finance, 
pri drugih delovna mesta, spet pri drugih zdravstvene težave, 
težave z otroki ali v zakonu. Seznam je dolg, pa vendar je skozi 
življenje vsakogar, ki ni spoštoval tistih, ki so duhovno bedeli nad 
njimi, tekla nit nenavadnih stisk. Videl sem tudi veliko ljudi, ki so 
bili po krivem odpuščeni, vendar so ohranili ljubeznivega duha. 
Niso želeli govoriti proti svojim nekdanjim delodajalcem ali 



SAMO IZZVAN A SO DBA 

203 

poslušati drugih, ki so to počeli; namesto tega so jih blagoslavljali 
in jim izkazali čast, kadar koli je kdo omenil to temo. Vedeli so, da 
je njihov izvir Bog, ki bo poskrbel in skrbel za njih ter jih povišal. 
Gledal sem, kako so prišli na položaje, ki so bili boljši, kot so jih 
imeli v prejšnji organizaciji. Z nekaterimi sem se srečal tudi 
dvanajst let pozneje in še vedno so blagoslovljeni v svojem 
življenju. Kako ohraniti ljubeznivega duha? Jezus nam je zaupal 
skrivnost: »Jaz pa vam pravim:  

Ljubíte svoje sovražnike in molíte za tiste, ki vas preganjajo.« 
(Evangelij po Mateju 5,44) Rekel nam je, naj molimo za tiste, ki nas 
hudobno izkoriščajo ali zlorabljajo. Ko to storimo, se naše srce 
pozdravi in ne more postati kritično ali zagrenjeno. 

DARO VI V PRIMERJAVI Z AVT O RIT ET O  

Iz Svetega pisma sem se naučil in enako ugotovil tudi z 
življenjskimi izkušnjami, da si tisti, ki govorijo proti avtoriteti, 
nakopljejo določeno obsodbo. Pomislite na Mirjam in Arona: 
»Mirjam in Aron sta govorila proti Mojzesu zaradi kušíjske žene, ki
jo je vzel, kajti Kušíjko je bil vzel za ženo.« (Četrta Mojzesova
knjiga 12,1)

Najprej se pogovorimo o tem, kdo sta bila Mirjam in Aron. 
Mirjam je bila Mojzesova sestra. Naj še poudarim, da je bila 
njegova starejša sestra. Bog jo je imenoval prerokinja (Druga 
Mojzesova knjiga 15,20). Aron je bil Mojzesov starejši brat in veliki 
duhovnik. Torej govorimo o dveh osebah s pomembnima 
vodstvenima položajema in prepoznavnostjo. 

Kritizirala sta Mojzesa, ker se je poročil s Kušíjko. Kušíjci so bili 
domačini in prebivalci starodavne dežele Kuš, ki jo večina 
učenjakov opredeljuje kot Etiopijo, deželo v severovzhodni Afriki. 
Ženska ni bila Abrahamova potomka; bila je zunaj Abrahamove 
zaveze. Mirjam in Aron sta bila prepričana, da je Mojzes grešil ali v 
najboljšem primeru sprejel slabo odločitev, ko se je poročil s to 



PO D KRITJEM 

 

204  

afriško žensko, še posebej, ker je bil voditelj. Ali sta imela prav? Zdi 
se, da je tako, če upoštevamo postavo. Bog je razglasil svojo željo, 
da se Izraelovi sinovi poročajo med sabo. Opozoril je, da bodo tuje 
žene njihova srca pritegnile k tujim bogovom. Ta zapoved je bila 
dana v Peti Mojzesovi knjigi. Mojzesova poroka s tujko se je zdela 
protislovna. Verjetno so utemeljevali, da je njegov položaj preveč 
viden in vpliven, da bi lahko ravnal na ta način. (Opomba: Edina 
zapoved, ki velja za nas danes, je, da nismo vpreženi v jarem z 
neverniki. Ne gre več za vprašanje naravnega porekla, temveč 
duhovnega. Oglejte si Pismo Galačanom 3,28. Z vidika Nove 
zaveze je popolnoma v redu, da se poročita dve osebi različnega 
etničnega porekla.) 

Tako sta Mirjam in Aron imela prav pri svoji oceni, kljub temu 
pa ravnala napačno, enako kot Ham! Mojzes je bil njun voditelj. 
Kritizirati ga ni bilo v redu. Kot starejša brat in sestra bi se o tem 
lahko pogovorili tudi kot o družinski zadevi, toda čenčati med 
seboj ali razpravljati o njegovem vedenju v skupnosti ljudstva je bil 
absolutni greh. 

Kaj jima je dalo zagon, da sta govorila proti svojemu voditelju? 
Odgovor najdemo v naslednji vrstici: »Rekla sta: ›Ali je Gospod 
govoril samó z Mojzesom? Mar ni govoril tudi z nama?‹ In Gospod 
je to slišal.«  (Četrta Mojzesova knjiga 12,2) 

Ali ni Bog govoril skozi njiju? Seveda je. Bog je Arona imenoval 
Mojzesov govorec ali tudi prerok. Aron je faraonu prinašal 
sporočila od Boga. Mirjam je bila uporabljena, da sestavi preroški 
psalm, ki je še vedno del Svetega pisma. Vsekakor sta imela 
duhovne darove. Toda njuna napaka je bila, da sta na duhovne 
darove ali sposobnosti gledala kot na pomembnejše od avtoritete. 
Utemeljevala sta, da ker je Mojzes grešil, onadva pa ne – in Bog je 
vse močno uporabil –, Mojzes ni več usposobljen, da bo njuna 
avtoriteta. Dopustila sta, da se zaradi duhovnih darov povzdigneta 
nad avtoriteto, ki jo je Bog postavil nad njima. Kar zadeva 
novozavezno obravnavo tega vprašanja, je Pavel dejal: »Različni so 



SAMO IZZVAN A SO DBA 

205 

milostni darovi, Duh pa je isti.« (Prvo pismo Korinčanom 12,4) Ta 
in drugi odlomki potrjujejo, da je Sveti Duh tisti, ki ima nadzor nad 
darovi. Darovi so na primer sposobnost vodenja, sposobnost 
poučevanja, milost dajanja, prerokovanje, darovi ozdravljanja, 
razločevanje duhov in delovanje čudežnih moči (Prvo pismo 
Korinčanom 12,7–10; Pismo Rimljanom 12,6–8). 

Pavel je nadaljeval: »Različne so službe, Gospod pa je isti.« 
(Prvo pismo Korinčanom 12,4–6) Grška beseda za »službe« je 
diakonia. Po Thayerjevem grškem slovarju se ta beseda uporablja 
za opis »službe apostolov in njenega izvajanja ter prerokov, 
evangelistov, starešin itn.«. Preprosto povedano, ta beseda se 
uporablja za opis petih služb duhovne avtoritete v cerkvi. Iz tega 
odlomka lahko razberemo, da je Gospod oziroma Jezus nad temi 
službami. To potrjuje še en odlomek. Pavel je zapisal, da ko je bil 
Jezus obujen od mrtvih: »Je dal, da so nekateri apostoli, drugi 
preroki, spet drugi evangelisti, spet drugi pastirji in učitelji, da se 
sveti usposobijo za delo služenja, za izgrajevanje Kristusovega 
telesa.« (Pismo Efežanom 4,11–12) 

Avtoriteta v kraljestvu teče skozi službe, ne darove, saj je Oče 
po vstajenju dal vso avtoriteto Jezusu (Evangelij po Mateju 28,18). 
Jezus pa je dal pet služb, kot je zapisano v odlomku iz Pisma 
Efežanom. Zato njegova avtoriteta teče skozi imenovane službe. 
Pred seboj moramo imeti dejstvo, da ima lahko oseba več darov kot 
njen pastor, vendar je pastor, ki stoji na položaju avtoritete, nad to 
nadarjeno osebo. 

Pomožni pastor v cerkvenem osebju je imel velik dar pridiganja 
in prerokovanja. Njegova srečanja so bila prenatrpana, saj je bil 
Božji dar nad njegovim življenjem očiten. Enkrat na teden je vodil 
molitev in njegova srečanja so bila zelo obiskana. Bolj ko je postajal 
priljubljen, bolj se je počutil svobodnega, da kritizira uveljavljeno 
politiko cerkve in samega glavnega pastorja. Izjavil je, da politike 
glavnega pastorja omejujejo delovanje Svetega Duha, in te 
pripombe delil s tistimi, ki so ga obkrožali. Njegova kritična drža se 



PO D KRITJEM 

 

206  

je prelila na drugega pomožnega pastorja. Čez nekaj časa sta 
nekega večera skupaj vodila molitveno srečanje. Tistega večera se 
je glavni pastor pritihotapil skozi zadnja vrata cerkvene stavbe in 
opazoval, kako pomožna pastorja vodita srečanje tako, kot jima je 
rekel, naj tega ne počneta. Namesto da bi zastopala za cerkev, 
mesto in izgubljene, sta ljudi vodila v druge oblike molitve in jih 
grajala, če se jima je zdelo, da tega ne počnejo prav. Ljudje so 
bili zmedeni. 

Oba sta bila služabnika, polna darov, vendar nista bila 
podrejena cerkveni avtoriteti. Resnost njunega prestopka je bila 
prikrita, saj ju je Gospod uporabljal, da sta govorila in služila 
njegovemu ljudstvu. Če je to naš standard za odobritev, bomo 
zlahka zapadli v uporništvo, enako kot Mirjam in Aron. Božje 
maziljenje je namenjeno Božjemu ljudstvu, nikoli ne pomeni 
odobritve vsake pripombe ali življenjskega sloga 
danega služabnika. 

 
N AUČ IT I SE PO DREJEN O ST I IZ SO DBE 

 
Mož Mojzes pa je bil zelo ponižen mož, bolj kot vsi ljudje na površju 

zemlje. Nenadoma je Gospod rekel Mojzesu, Aronu in Mirjam: »Pojdite 
vsi trije k shodnemu šotoru!« In ti trije so odšli. (Četrta Mojzesova knjiga 
12,3–4) 

 

V tej vrstici vidimo, katero lastnost Bog pričakuje od svojih 
voditeljev: ponižnost. Mojzes je bil najbolj ponižen človek na 
zemlji. Toda Mirjam in Aron ga zagotovo ne bi opisala s temi 
besedami. Gledala sta ga bolj kot nekoga, ki mu je slava malce 
stopila v glavo. 

Gospod je vse tri poklical v šotor. Nekateri prevodi uporabljajo 
besedo takoj, drugi nenadoma. Sodba pogosto pride brez opozorila. 
Povsem mogoče je, da je, ko so se odpravili tja, Mirjam pokimala 
Aronu, kot bi želela reči: »Pripravi se. Mojzes je zamočil, ko se je 



SAMO IZZVAN A SO DBA 

207 

poročil s to tujko. Bog te bo zdaj postavil za voditelja, ker si se tako 
izkazal.« Tovrstno razmišljanje se pojavi, ko se z upiranjem 
avtoriteti odpremo prevari. 

Seveda je v resnici sledilo nekaj zelo drugačnega. Bog je 
poklical Arona in Mirjam naprej. Spomnil ju je, da je Mojzesu 
zaupal vso svojo hišo in odkrito govori z njim od ust do ust in ne v 
ugankah. Nato je Bog postavil naslednje vprašanje: »Zakaj se nista 
bala govoriti proti mojemu služabniku Mojzesu?« (8. vrstica) Ko 
kritiziramo avtoriteto, s tem kažemo pomanjkanje strahu 
Gospodovega. Poslušajte, kaj sledi: »In Gospodova jeza se je vnela 
proti njima in je odšel. Ko se je oblak umaknil iznad šotora, glej, je 
bila Mirjam gobava, bela kakor sneg.« (Četrta Mojzesova 
knjiga 12,9–10) 

S tem, ko se upiramo avtoriteti, si nakopamo obsodbo. Ta 
obsodba lahko vključuje izgubo Božje prisotnosti skupaj z neko 
obliko nesreče. Če se vrnem k dvema pastorjema, o katerih sem 
prej govoril, ni minilo dolgo, preden sta oba zapustila cerkev. 
Enega so odpustili, drugi pa je sam odstopil, preden bi ga lahko 
odpustili. Eden je ustanovil svojo cerkev in se mučil z zelo majhno 
skupnostjo, ki nikoli ni zrasla nad sto. Kot sodelavec je bil pred 
tem odgovoren za več kot šeststo ljudi. Kmalu po odhodu je 
doživel osebno družinsko tragedijo. Drugi je zapustil mesto in pri 
svojem služenju doživel neko mero uspeha, vendar je ostal izoliran 
in nezaupljiv do večine drugih. 

Ko je prišla sodba, je Aron takoj zaklical v spokorjenju v 
svojem imenu in v imenu Mirjam. Bog jima je odpustil, toda 
skladno z Božjimi navodili je morala Mirjam še sedem dni ostati 
izobčena iz tabora. Poraja se veliko vprašanj, zakaj je bila Mirjam 
kaznovana, Aron pa ne. En od razlogov je morda v tem, da je bila 
Mirjam verbalno bolj napadalna od Arona. Druga pogosta misel je, 
da je bilo za Mirjam neprimerneje, da kot ženska govori na ta 
način, poleg tega pa ni bila na tako ključnem položaju. Drugi 
razlog je morda v tem, da je moral Aron, veliki duhovnik, glede na 



PO D KRITJEM 

 

208  

maziljenje, ki je bilo nad njim, ostati na svojem položaju. Ne glede 
na to, kakšen je bil razlog, nam ta dogodek kaže, kako resno Bog 
gleda na te stvari. 

Sodba kot posledica upora duhovni avtoriteti je pogostejša kot 
priložnost učiti se in rasti. Pa vendar tisti, ki ji za las ubežijo in se 
pokesajo, pogosto postanejo eni najzvestejših vernikov v cerkvi. 
Upor ne izhaja vedno iz hudobnega srca, pogosto je storjen iz 
nevednosti. Ko pride spoznanje, takoj sledi spokorjenje. To lahko 
včasih traja nekaj časa, ker imajo nekateri ljudje večjo toleranco za 
bolečino, ki je posledica upiranja ostnu. 

Mirjam gotovo nikoli ni pozabila svojega ponižanja. Tega 
vedenja ni ponovila, saj nikoli več ni bila nepodrejena. Vendar pa 
se ne konča pri vseh tako kot pri Mirjam in Aronu in vsem njun 
primer ne služi v poduk. Drugi v isti skupnosti so se pozneje prav 
tako uprli Božji uveljavljeni avtoriteti. Niso se pokesali in bili so 
deležni večne obsodbe. 

 

Z AK AJ SE PO VZDIGUJEŠ? 
 

Trije možje v skupnosti – Korah, ki je bil Levijev potomec, Datán in 
Abirám, oba Rubenova potomca – so zbrali 250 voditeljev 
skupnosti, uglednih mož, proti Mojzesu in Aronu in rekli: 
»Predaleč sta šla! Vsi člani skupnosti so sveti in Gospod je med 
njimi. Zakaj se povzdigujeta nad Gospodovo občestvo?« (Četrta 
Mojzesova knjiga 16,3) 

Enostavno povedano, možje, ki jim je bilo zaupano vodenje pod 
Mojzesovim in Aronovim okriljem, so izjavili: »Hej, fanta, zakaj se 
povzdigujeta kot voditelja nad nami? Vsi smo Božje ljudstvo in 
lahko ubogamo Boga, ne da bi nam vidva ukazovala.« To ste 
gotovo že slišali! Če pa niso bile ravno te besede, je bilo pa isto 
sporočilo predano z vedenjem ali bolj prefinjenimi besedami, ki pa 
so bile izrečene v istem duhu. Pogosto slišimo: »Vsi smo enaki« ali 
»vsi smo bratje in sestre« ali »vsi imamo Svetega Duha; zakaj bi se 



SAMO IZZVAN A SO DBA 

 

209  

torej morali podrejati njihovemu vodstvu?« Ti ljudje so prepričani, 
da lahko slišijo Gospoda enako dobro kot kdor koli drug. 

Razumem, da je obstajalo gibanje znotraj cerkve, imenovano 
učeništvo, ki je v sedemdesetih letih prejšnjega stoletja ušlo izpod 
nadzora in podrejenost voditeljem v tem primeru ni bila 
uravnotežena. Ljudje so pastorje spraševali, ali lahko gredo na 
počitnice, kupijo določen avtomobil ali drugo vrednejšo stvar in ali 
se lahko poročijo z določeno osebo. Nisem bil del tega, zato ne vem 
točno, kako daleč je dejansko šlo, vendar so nekateri, ki so bili 
vključeni v to gibanje, povedali, da na koncu ni bilo skladno s 
Svetim pismom. 

To gibanje in druge zlorabe vodstva so povzročile skok v 
nasprotno skrajnost. Ker je bila duhovna avtoriteta zlorabljena, so 
se ljudje odločili, da jo začnejo prezirati. Iz tega so se rodili skrajni 
svobodnjaki ali duhovni potepuhi, ki so tekli iz cerkve v cerkev, s 
konference na konferenco, prirejali lastna molitvena srečanja in 
pogosto začenjali lastne cerkve, ker niso mogli najti pastorja, ki bi 
bil dovolj popoln, da bi se mu lahko podredili. Ta miselnost je 
prispevala k skrivni moči nepostavnosti, za katero je Pavel 
opozarjal, da se bo pojavila v našem času. 

Možje, ki so se uprli Mojzesu, so bili pred tem pod oblastjo 
faraona, ki jih je zlorabljal. Potem je prišel Mojzes, se vključil v 
njihovo življenje in tudi njegova avtoriteta se je zdela skrajna, 
vendar v drugačnem smislu. Včasih jim je prinesel večjo stisko, kot 
so jo poznali pri faraonu. Morda so mislili, da so zunaj Egipta, 
faraon ni več na vidiku, Mojzes je opravil svoje in zdaj je vsak 
odgovoren zase. Ti fantje so bili naveličani avtoritete. Zdaj naj bi 
vsak skrbel zase. Navsezadnje so bili Božje ljudstvo in oblasti so 
vedno prinašale težave, zato se jih je več zbralo skupaj in 
napadlo Mojzesa. 

Na svojih potovanjih sem prepogosto videl enak scenarij. 
Poslovneži, zastopniške molitvene skupine, svetovalni odbori ali 
druge skupine v cerkvi se združijo proti pastorjem. Vsi ti menda 



PO D KRITJEM 

 

210  

slišijo Boga, pastor pa naj bi bil v zmoti. Ko bi le vedeli, kakšnega 
duha so. 

 

DUHO VN A AVT O RIT ET A JE UST AN O VLJEN A 
 

Kot sem že omenil, imajo zahodnjaki prepogosto težave z načeli 
kraljestva. Živimo v demokratični družbi svobodnega 
podjetništva, ki se zelo razlikuje od kraljestva. Kraljestvo ima 
kralja, ki to postane z rojstvom, in imenovano vodstvo. V 
demokraciji svoje vladarje volimo. V tem sistemu svobodne 
podjetniške pobude so vodstveni položaji prosto dostopni 
posameznikom z denarjem, določenimi veščinami, vplivom ali 
talenti. Vendar to ni način Božjega kraljestva, po katerem so 
voditelji postavljeni. 

Jezus postavi službe. Nihče ne more postaviti človeka na te 
položaje avtoritete, razen Gospoda, in on to počne po Božjem 
Duhu. Ko prevzamemo položaj avtoritete brez Božje postavitve, 
povzdigujemo sami sebe. To vključuje tiste, ki so bili poklicani, 
vendar še niso bili postavljeni. Pavel opozarja: »Sicer pa naročam 
po milosti, ki mi je dana, vsakomur izmed vas: ne imejte visokih 
misli, saj je to v nasprotju s tem, kar je treba misliti, ampak mislite 
na to, da boste premišljeni; vsak pač po meri vere, ki mu jo je Bog 
dal.« (Pismo Rimljanom 12,3) 

Pisec Pisma Hebrejcem je potrdil, da je pomembno, da si ne 
prisvajamo položaja duhovnega vodstva: »In nihče si te časti ne 
jemlje sam.« Iz prejšnjih vrstic je razvidno, da mora biti postavljen. 
Pisec Pisma Hebrejcem nadaljuje: »Tako tudi Kristus ni sam sebe 
poveličal, da je postal véliki duhovnik.« (Pismo Hebrejcem 5,4–5) 
Jezus si prav tako svojega vodstvenega položaja ni prisvojil sam, 
Oče ga je postavil. 

Poslušajte, kako Pavel opisuje samega sebe: »Pavel, služabnik 
Kristusa Jezusa, poklican za apostola, odbran za Božji evangelij.« 
(Pismo Rimljanom 1,1) Najprej govori o tem, da je poklican, potem 



SAMO IZZVAN A SO DBA 

211 

pa še, da je odbran. Odbran je druga beseda za postavljen. Pavel je bil 
poklican kot apostol od začetka sveta, čeprav v trenutku, ko je bil 
odrešen, še ni bil postavljen v svoje služenje. Sledilo je obdobje 
preizkušanja, ko se je podredil cerkvenim voditeljem v Antiohiji. 
To preizkušanje je trajalo leta, iz lastnih izkušenj pa je napisal ta 
navodila za voditelje: »Tudi ti morajo najprej opraviti preizkušnjo 
in šele potem … naj prevzamejo službo.« (Prvo pismo 
Timoteju 3,10) 

Pavel je s svojim življenjem vzpostavil svetopisemski vzorec za 
današnji čas. Ko je Pavel prestal preizkus zvestobe v službi pomoči, 
je bil povišan v službo učitelja (Drugo pismo Timoteju 1,11; 
Apostolska dela 13,1). Gospodov božanski red služb in položajev 
služenja je razodet v Svetem pismu: »Bog pa je v Cerkvi postavil 
najprej apostole, drugič preroke, tretjič učitelje; potem … pomoči.« 
(Prvo pismo Korinčanom 12,28) 

Pavel ni bil preizkušan le na področju pomoči, ampak tudi v 
službi učitelja. Božji vzorec postavitve njegovih služabnikov na 
višji položaj ponovno opazimo, ko je Pavel napredoval iz učitelja v 
apostola: »V antiohijski Cerkvi so bili preroki in učitelji: Barnaba, 
Simeon z vzdevkom Niger, Lukij iz Cirene, Manaén, ki je bil v 
mladosti vrstnik četrtnega oblastnika Heroda, in Savel.« 
(Apostolska dela 13,1) Savel, pozneje imenovan Pavel, je eden od 
učiteljev in prerokov v antiohijski cerkvi. Iz Prvega pisma Timoteju 
2,11 izvemo, da ni bil eden izmed prerokov, temveč učitelj. V 
nadaljevanju beremo: »Ko so opravljali službo Gospodu in se 
postili, jim je Sveti Duh rekel: ›Odberite mi Barnaba in Savla za 
delo, kamor sem ju poklical!‹« (Apostolska dela 13,2) 

Sveti Duh je rekel: »Oddvojite mi ju.« Prišel je čas. Ni bilo niti 
teden dni prej ali pozneje – bilo je ob pravem trenutku! Gospod pa 
je določil čas in osebi, ki ju je treba oddvojiti. Pavel se je leta 
zavedal apostolskega klica v svojem življenju. Razkrito je bilo tri 
dni po njegovem srečanju z Bogom na poti v Damask (Apostolska 
dela 9,15). Zdaj je Jezus odbral tistega, ki ga je toliko let prej 



PO D KRITJEM 

 

212  

poklical. Pavel je zvesto služil, ne da bi se promoviral. 
Gospod je uporabil uveljavljeno vodstvo cerkve, v kateri je 

Pavel zvesto delal. Tudi starešine so bili imenovani na enak način. 
V nadaljevanju beremo: »Nato so med postom in molitvijo položili 
nanju roke in ju odposlali. Tako sta bila odposlana po Svetem 
Duhu.« (Apostolska dela 13,3–4) 

Bodite pozorni na to, da so ju »oni odposlali«. Uveljavljeno 
vodstvo je odposlalo Pavla in Barnaba. Nato si oglejte naslednjo 
vrstico: »Tako sta bila odposlana po Svetem Duhu.« Jezus je po 
Svetem Duhu postavil in odbral Pavla in Barnaba prek 
uveljavljenega vodstva. Bistvo je, da je Jezus to storil prek 
uveljavljene hierarhije avtoritete. 

Jezus ni uporabil preroške zastopniške skupine v Antiohiji, 
prav tako ni poslal Pavla in Barnaba na preroški sestanek v drugo 
mesto ali v cerkev na drugi strani mesta, kjer Pavel ni bil podrejen 
avtoriteti. Ni uporabil posameznika v skupnosti z duhovnimi 
darovi, da ju postavi na vodstveni položaj. 

Gospod je uporabil avtoriteto, ki jo je vzpostavil v antiohijski 
cerkvi. Zato je Bog posvaril: »Na nikogar hitro ne polagaj rok.« 
(Prvo pismo Timoteju 5,22) Voditelji spremljajo zvestobo tistih, ki 
služijo v cerkvi, tako da, ko Bog govori njihovim srcem, naj nekoga 
postavijo, z gotovostjo vedo, da je ta postavitev od Gospoda. To je 
Gospodov način postavljanja posameznikov na vodstvene položaje 
v novozavezni cerkvi. 

 
PREURAN JEN O  V SVO J K LIC  

 

Mojzes je bil poklican in je to vedel že zgodaj v svojem življenju. 
 

Ko je bil star štirideset let, mu je prišlo na misel, da bi obiskal svoje 
brate, Izraelove sinove. In ko je videl, da eden od njih trpi krivico, ga je 
branil in ga maščeval tako, da je ubil Egipčana. Domneval je namreč, da 
bodo njegovi bratje razumeli, da jih bo Bog rešil po njegovi roki, vendar 



SAMO IZZVAN A SO DBA 

213 

niso razumeli. In naslednji dan se jima je približal, ko sta se prepirala, in 
ju skušal spraviti, rekoč: »Možje, brata sta; zakaj se prepirata?« Tisti pa, ki 
je bližnjemu storil krivico, ga je odrinil in rekel: »Kdo te je postavil za 
poglavarja in sodnika nad nami?« (Apostolska dela 7,23–27) 

Ljudje, ki bi jih moral voditi, niso priznavali njegove avtoritete. 
Eden je izrekel skoraj enake besede, kot so jih pozneje uporabili 
Korah, Datán in Abirám: »Kdo te je postavil za poglavarja in 
sodnika nad nami?« Vendar ni utrpel nobene posledice, kajti 
Mojzes še ni bil postavljen. Čeprav je v svojem srcu že čutil klic, 
Božja avtoriteta še ni bila nad njim. 

Verjamem, da je eden od razlogov, zakaj se je ljudstvo pozneje 
v puščavi tako intenzivno borilo proti Mojzesu, ta, da so videli 
Božjo avtoriteto na njem, vendar jim to ni bilo všeč. To bi dodatno 
pojasnilo Božje besede, ko je rekel, da se ljudje v resnici borijo proti 
njemu in ne proti Mojzesu. Danes prepogosto ni nič drugače. Proti 
tistim, ki imajo resnično Božjo avtoriteto, se pogosto ljudje najbolj 
borijo, ker se v resnici borijo proti božanski avtoriteti. 

SAMO IMEN O VAN JE – ZAVAJAJO Č E IN  N EVARN O  

Ko so se Korah, Datán in Abirám uprli Mojzesu, je bil dokončno 
postavljen in manifestacija njegove avtoritete je bila očitna vsem. 
Oni pa so bili samooklicani, samopravični, ponosni možje. Njihovo 
sklepanje je bila varljiva in nevarna oblika upora. Bilo je varljivo v 
tem smislu, da so še vedno verjeli, da s svojim uporom služijo 
Bogu. 250 voditeljev je bilo prepričanih, da nasprotujejo le Mojzesu 
in Aronu, niti sanjalo se jim ni, da se njihovo uporništvo razteza 
tudi na Boga, ki so mu želeli služiti. Nekje vmes so se izgubili, in 
to, da so se nehali zavedati Božje avtoritete nad Mojzesom, je 
prispevalo k temu, da so se uprli proti njemu. Bilo je nevarno, ker v 
takšnih primerih pogosto sledi najhujša sodba. Deluje po enakem 
načelu kot Luciferjev padec. 



PO D KRITJEM 

 

214  

Ko je Mojzes slišal besede teh mož, je prepoznal duha za njimi 
in padel na obraz. Ni se prepiral z njimi. Tisti, ki so postavljeni od 
Boga, imajo njegovo srce in se ne borijo za svoj položaj. Mojzes je 
intimno poznal Boga in zato je vedel, da bo potrdil vodstvo, ki ga 
je postavil. Mojzes je rekel: 

 

»Ali vam je premalo, da vas je Izraelov Bog ločil od Izraelove 
skupnosti, da bi vas približal sebi in bi opravljali službo pri Gospodovem 
prebivališču in stali pred skupnostjo in ji stregli? Pustil je k sebi tebe in s 
teboj vred vse tvoje brate, Levijeve sinove, vi pa terjate še duhovništvo. 
Torej se ti in vsa tvoja družba zbirate proti Gospodu.« (Četrta Mojzesova 
knjiga 16,9–11) 

 

Želeli so poseči po več, kot za kar so bili pooblaščeni, in se 
nepričakovano znašli zbrani proti Gospodu. Zaželeli so si ravni 
avtoritete, ki jim je Bog ni dal. Mojzes jim je rekel: »Predaleč ste šli, 
Levijevi sinovi!« (Četrta Mojzesova knjiga 16,7) Ko je bilo jasno, da 
se možje niso pripravljeni odpovedati svoji trdovratnosti, je 
Gospod naročil Mojzesu: »Govôri skupnosti in reci: ›Oddaljite se iz 
okolice Korahovega, Datánovega in Abirámovega prebivališča!‹« 
Mojzes je vstal in šel proti Datánu in Abirámu, za njim pa so šli 
Izraelovi starešine. Govoril je skupnosti in rekel: »Umaknite se od 
šotorov teh hudobnih mož in ne dotikajte se ničesar, kar je njihovo, 
da ne boste pogubljeni zaradi njihovih grehov!« Oddaljili so se 
torej iz okolice Korahovega, Datánovega in Abirámovega 
prebivališča. Datán in Abirám pa sta stopila ven in stala pri vhodu 
svojih šotorov z ženami, sinovi in otročiči. 

Tedaj je Mojzes rekel: »Po tem boste spoznali, da me je Gospod 
poslal delat vse to, kar sem storil, in da ne ravnam po svoji volji. Če 
ti umrejo take smrti kakor vsi ljudje in pride nadnje nadloga, 
kakršna prihaja nad vse ljudi, potem me Gospod ni poslal. Če pa 
Gospod stori kaj nenavadnega in zemlja odpre svoja usta, tako da 
pogoltne nje in vse, kar je njihovega, da se živi pogreznejo v 
podzemlje, potem boste spoznali, da so ti možje 



SAMO IZZVAN A SO DBA 

215 

zaničevali Gospoda.« 
Kakor hitro je nehal govoriti vse te besede, so se tla pod njimi 

razklala. Zemlja je odprla svoja usta in pogoltnila nje, njihove hiše 
in vse ljudi, ki so bili Korahovi privrženci, z vsem imetjem vred. Z 
vsem, kar so imeli, so se živi pogreznili v podzemlje. Nato se je 
zemlja nad njimi zaprla. Tako so izginili iz srede občestva. Ves 
Izrael, ki je bil okoli njih, je ob njihovem vpitju zbežal; kajti rekli so: 
»Da zemlja še nas ne pogoltne!« Tedaj je od Gospoda prišel ogenj in
použil dvesto petdeset mož, ki so darovali kadilo (Četrta
Mojzesova knjiga 16,24–35).

Huda obsodba teh mož nam sporoča dve streznjujoči dejstvi. 
Prvič, resnično so verjeli, da še vedno služijo Bogu, čeprav so mu v 
resnici nasprotovali. Drugič, v Novi zavezi Juda opozarja, da bodo 
v poslednjih dneh v cerkvi podobni ljudje, ki »v svojem sanjarjenju 
skrunijo meso, zametujejo gospostvo in preklinjajo veličastva« (8. 
vrstica). Nato Juda pravi: »Gorje jim! Zakaj … pogubili so se s 
Korejevo upornostjo.« (11. vrstica, EKU) 

UPO RN IŠT VO  JE N ALEZLJIVO  

To poglavje obravnava dva ločena primera uporništva. Prvi je 
vključeval Koraha, Datána in Abiráma skupaj z 250 voditelji. Drugi 
se je zgodil naslednji dan, ko se je vsa skupnost dvignila proti 
Mojzesu in Aronu. Nasprotovali so jima, rekoč: »Pomorila sta 
Gospodovo ljudstvo.« (Četrta Mojzesova knjiga 17,6) Razumljivo so 
bili pretreseni zaradi tega, kar se je zgodilo dan prej, vendar so se 
motili, ko so se razjezili in krivili Mojzesa. Vpliv upora teh ljudi je 
bil tako prepričljiv, da skupnost tudi po tem, ko je videla, kako je 
zemlja pogoltnila tiste, ki so bili povod zanj, ni dojela, kako 
smrtonosen je v resnici ta njihov upor. To je streznjujoče in videl 
sem podobne primere primeža takšnega vpliva tudi v 
današnjem času. 

Ko se je skupnost dvignila proti Mojzesu in Aronu, se je Bog 



PO D KRITJEM 

 

216  

tako razjezil, da jih je hotel vse uničiti. Mojzes in Aron pa sta 
posredovala za ljudstvo. Posledično je bil narod rešen; vendar je od 
Gospoda izbruhnila kuga, ki je ubila 14.700 ljudi! To je veliko več, 
kot jih je umrlo dan prej! 

Božje ljudstvo, naj vas opozorim: upor je nalezljiv in 
smrtonosen. Sveto pismo ne pravi, da ga Bog ne mara. Sveto pismo 
jasno pove, da ga sovraži. Njegov pogled na to je veliko bolj resen 
kot samo neodobravanje. Luciferja niso lepo prosili, naj zapusti 
nebesa, ko se je uprl; je bil vržen ven tako hitro, kot pade strela z 
neba na zemljo (Evangelij po Luku 10,18). Sodelovanje z uporno 
osebo je enako želji po smrti. Zato so bile Pavlove zaključne 
opominjajoče besede rimski cerkvi: 

 

Opominjam pa vas, bratje, varujte se tistih, ki delajo razprtije in 
pohujšujejo v nasprotju z naukom, v katerem ste bili poučeni: izogibajte se 
jih! Kajti taki ne služijo našemu Gospodu Kristusu, ampak lastnemu 
trebuhu, in s privzdignjenim in priliznjenim govorjenjem varajo srca 
preprostih. (Pismo Rimljanom 16,17–18) 

 

Z njegovimi zaključnimi besedami bom tudi sam zaključil to 
poglavje. Priznam, da vas to sporočilo morda ne bo navdušilo, 
lahko pa vam reši življenje. Ne pozabite, da gre za cepljenje z 
resnico. Ni prijetno, vendar zagotovljena zaščita daleč odtehta 
nelagodje postopka cepljenja. Molim, da boste v tem sporočilu 
prepoznali Božjo ljubezen. Svarilne besede, ki jih prinaša, so 
namenjene za vašo zaščito. 











217 

PETNAJSTO POGLAVJE 

ŠE N EK AJ VIDIK O V 
Če smo resnično odrešeni in iščemo Božjo voljo, bomo 

znali prepoznati legitimno avtoriteto v cerkvi. 

 prejšnjih poglavjih smo se večinoma osredotočali na 
cerkvene ali civilne avtoritete. Vendar, kot sem že omenil, 
večina načel velja za vse kategorije avtoritete. V tem 

poglavju si bomo ogledali konkretna navodila iz Božje besede za 
različna področja avtoritete, zlasti družino. Večina teh navodil se 
nanaša samo na konkretno kategorijo, zato jih je treba obravnavati 
ločeno. O temah, o katerih bomo razpravljali v tem poglavju, bi 
zlahka napisali celo knjigo. Če pa uporabimo načela, ki smo se jih 
že naučili, in jih razširimo na tisto, o čemer govori to poglavje, 
potem bo knjiga napisana na naša srca. V tem poglavju bomo 
preučili tudi nekaj splošnih navodil, ki niso tako specifična, da bi o 
njih napisali celo knjigo. Zato sem to poglavje naslovil Še 
nekaj vidikov.

DRUŽIN A 

Preden je obstajala cerkev, državna ali družbena oblast, je obstajala 
družina. Vloga družine je najpomembnejša, saj je od nje odvisno 
zdravje preostalih treh. Lahko imate pomanjkljivosti na drugih 
področjih pooblaščene avtoritete, družina pa lahko neodvisno od 
tega ostane močna. Toda nemogoče je imeti nered v družini, ne da 
bi to vplivalo na preostala področja. Avtoriteta v družini je temelj 
za druga področja. 

Obstaja božanski red za družino, ki je opisan v Svetem pismu: 

V 



218 

PO D KRITJEM 

 

 

 
Otroci, ubogajte svoje starše v vsem, kajti to je všeč Gospodu. 
(Pismo Kološanom 3,20) 

 
Mož je namreč glava ženi, kakor je Kristus glava Cerkvi … In 
kakor je Cerkev podrejena Kristusu, tako naj bodo v vsem žene 
možem. (Pismo Efežanom 5,23–24) 

 
Te zapovedi, ki jih najdemo tudi drugje v Novi zavezi, določajo 

Božji red za strukturo avtoritete v domu. Otroci morajo ubogati 
svoje starše v vsem, vključena so vsa področja življenja. Ta zapoved 
ne velja samo v primerih, če starš otrokom naroči nekaj, kar je v 
nasprotju z Božjo besedo, na primer jih nagovarja k spolnosti ali jim 
naroča, naj lažejo, kradejo, izbirajo med staršema in podobno. 

Dober primer te izjeme se je zgodil v moji družini. Med 
študijem strojnega inženirstva na univerzi Purdue sem svoje 
življenje predal Jezusu Kristusu. Kmalu zatem sem vedel, da sem 
poklican oznanjati evangelij. Nekega dne sem se vrnil domov in 
staršem, ki so bili predani katoličani, povedal, da bom končal s 
študijem inženirstva in nadaljeval na biblični šoli. Moje novice so jih 
vznemirile in menili so, da je moja odločitev prenagljena in 
impulzivna. Pravzaprav je moja mama rekla: »Na biblično šolo greš 
samo prek mojega trupla!« 

Mami sem s ponižnostjo in spoštovanjem odgovoril: »Mama, 
rad te imam in hvaležen sem za vse, kar si storila zame, vendar 
moram ubogati Boga.« Te besede je niso niti najmanj potolažile ali 
pomirile. Še bolj vznemirjena je postala. 

Jezus nam je rekel: »Kdor ima rajši očeta ali mater kakor mene, 
ni mene vreden; in kdor ima rajši sina ali hčer kakor mene, ni mene 
vreden.« (Evangelij po Mateju 10,37) Opogumljen s temi besedami 
in mnogimi podobnimi v evangelijih sem vedel, da moram izbirati 
med materjo in očetom, ki sem ju zelo ljubil, in Jezusovim klicem, 
da mu služim. V moji odločitvi ni bilo oklevanja. 

Nekaj let je bilo zelo neprijetno. Še naprej sem ljubil in spoštoval 
svoje starše, pravzaprav bolj kot kadar koli, saj sem zdaj poznal 
Božjo milost. Čez čas so začeli videti sadove tega, kar je Jezus počel 
v mojem življenju, in osemnajst let pozneje, ko je bil moj oče star 



219 

ŠE NEK AJ VIDIKO V 

devetinsedemdeset let, sem imel veliko čast, da sem molil z obema, 
da sta sprejela Jezusa kot svojega Gospoda. Zdaj bereta naše knjige, 
gledata naše videoposnetke in jih delita prijateljem. Naš odnos je 
boljši kot kadar koli. 

Jezus se je znašel v podobni situaciji. Glede Jezusove 
podrejenosti njegovim staršem beremo: »Nato se je vrnil z njima in 
prišel v Nazaret ter jima je bil pokoren.« (Evangelij po Luku 2,51) 
Ko pa se je začela njegova služba, je meč začel prebadati in 
razkrivati njuna srca in misli, kakor je Simeon prerokoval, ko je bil 
Jezus še dojenček (Evangelij po Luku 2,35). Zaradi Jezusovih 
radikalnih sporočil je bilo mnogim nelagodno in jezili so se, kar je 
veljalo tudi za njegovo družino. Njihova čustva so se stopnjevala do 
te mere, da mu je mati nasprotovala: 

Ko so njegovi to izvedeli, so odšli, da bi ga na silo odvedli, kajti 
govorili so, da ni priseben … Tedaj so prišli njegova mati in njegovi 
bratje. Stali so zunaj, poslali ponj in ga poklicali. Okrog njega je sedela 
množica in so mu rekli: »Glej, tvoja mati, tvoji bratje in tvoje sestre so 
zunaj in te želijo.« Odgovoril jim je: »Kdo je moja mati in kdo so moji 
bratje?« In ozrl se je po tistih, ki so sedeli okrog njega, in rekel: »Kdor 
namreč uresničuje Božjo voljo, ta je moj brat, sestra in mati.« (Evangelij 
po Marku 3,21, 31–35) 

Svoje starše je v vsem ubogal, dokler niso zahtevali, da ravnam 
v nasprotju z zapovedjo svojega Očeta. Dobra novica je, da je bila 
njegova družina prisotna v zgornji sobi, kjer je bil nekaj let pozneje 
izlit Sveti Duh. V nekem trenutku so postali Gospodovi sledilci. 

PRI MEN I SI N I PREVEČ  DO BRO  IZŠLO  

Če se vrnemo k pravilu in ne k izjemi, je zapoved, naj otroci 
spoštujejo in ubogajo svoje starše, prva z obljubo: da jim bo dobro 
in bodo dolgo živeli (Pismo Efežanom 6,2–3; Pismo 
Kološanom 3,20). 

Sam sem se posledic neupoštevanja te zapovedi naučil na težji 
način. Po končanem študiju na univerzi Purdue sem se zaposlil v 
podjetju Rockwell International. Začel sem obiskovati cerkev, o 



220 

PO D KRITJEM 

 

 

kateri sem prej govoril. Po drugem bogoslužju sem se odpravil na 
večerjo z nekaj vrstniki. Srečal sem vodjo skupine za samske 
odrasle. Potreboval je stanovanje, jaz pa sem se ravno selil v mesto. 
Po nekaj pogovorih sva sklenila, da je dobra zamisel, če si deliva 
stanovanje. Bil sem navdušen, ker bi tako prihranil veliko denarja, 
in takrat sem bil po končanem študiju čisto brez denarja. 

Naslednji dan sem poklical očeta in mu sporočil novico. Mislil 
sem, da bo delil moje navdušenje, da bom vsak mesec prihranil 
nekaj sto dolarjev. Vendar ni bilo tako. Namesto tega je rekel: »Sin, 
to mi ni všeč. Ne počni tega. Saj ga sploh ne poznaš.« Poskušal sem 
ga prepričati s tem, da sem mu povedal, kako sodeluje pri služenju 
za samske, vendar je vztrajal pri svojem nasvetu. 

Ko sem odložil telefon, sem sklenil, da moj oče teh stvari ne 
razume, ker ni vernik. Navsezadnje je imel ta kolega pomembno 
vlogo v cerkvi. Prezrl sem očetove besede in naslednji dan sva 
skupaj našla stanovanje in podpisala najemno pogodbo. Ko sva 
najemala selitveni tovornjak, me je novi sostanovalec vprašal, če 
lahko plačam, ker je pozabil svojo čekovno knjižico. Ko sva šla 
vplačat polog za stanovanje, je storil enako. Podobno vedenje se je 
nadaljevalo in na koncu sem plačal celotno najemnino za prva dva 
meseca za oba, pa tudi vse položnice, vključno z njegovimi 
številnimi medkrajevnimi telefonskimi klici. 

Nekajkrat sem mu posodil avtomobil, ker ni imel svojega. 
Vsakič, ko mi je naslednje jutro vrnil avtomobil, je bil ta poln dima. 
Izgovarjal se je, da poskuša doseči ljudi v stiski. Nekega jutra sem 
na vratih vozila odkril ogromno udrtino. Bil sem zelo jezen, vendar 
tega nisem hotel pokazati. Neke noči sem ob štirih zjutraj odprl 
vrata svoje spalnice in v dnevni sobi naletel na popolnega neznanca 
s pločevinko piva in cigareto v roki. Pogledal me je, kot da sem 
jaz vsiljivec. 

Trpel sem v svojem lastnem domu, toda kot nov vernik sem bil 
prepričan, da moram hoditi v ljubezni. Nisem želel biti jezen ali 
obsojajoč. Zato težav nisem obravnaval. To je bil le del mojih 
vsakodnevnih težav s tem človekom. 

Po nekaj tednih muk sem izvedel, da je moj sostanovalec 
homoseksualec. Rekel sem mu, naj takoj odide, vendar se je 
obotavljal. Vse sem plačeval, medtem ko je on živel v grehu. 



221 

ŠE NEK AJ VIDIKO V 

Približno ob istem času je pastor za samske izvedel za njegov 
življenjski slog in ga umaknil iz vodstva. Bil sem eden zadnjih, ki je 
izvedel za njegov sprevrženi življenjski slog. Moja neposlušnost je 
zaslepila mojo sposobnost razločevanja. 

Ker nisem upošteval nasveta svojega očeta, sem izgubil na 
stotine dolarjev, da ne omenjam miru, za katerega sem bil 
prikrajšan. Bil sem uničen in to sta bila dva izmed najtežjih mesecev 
mojega življenja. Ko je bilo vsega konec, sem klical k Bogu: 
»Gospod, zakaj se je to zgodilo? Zaupal sem ti, da me boš vodil.«

Gospod mi je odgovoril, da mi je dajal usmeritve, vendar sem 
jih zavrnil. Bil sem zbegan in se spraševal: »Kako si mi 
dajal usmeritve?« 

Odgovoril je: Prek tvojega očeta, a ga nisi poslušal. 
»Toda moj oče ni na novo rojen,« sem ugovarjal.
Gospod me je nato spomnil, da njegova Beseda ne pravi:

»Otroci, ubogajte svoje starše samo, če so na novo rojeni.« Razložil
mi je: Ti si moj otrok; zato polagam svojo modrost in navodila v srca
tvojih staršev, da te bosta lahko usmerjala in boš ostal zaščiten.

Hitro sem odgovoril: »Toda zdaj živim sam. Moj oče živi več 
kot tisoč kilometrov stran in nisem več finančno odvisen od njega.« 

Rekel je: Samo zato, ker si finančno neodvisen in tvoji starši živijo 
daleč stran, še ne pomeni, da moja zapoved, da jih ubogaš, zate ne velja 
več. Njegova zapoved obljublja, da nam bo dobro, in sam lahko 
pričujem, da meni v tistem trenutku ni bilo dobro. 

Pokazal mi je, na kateri točki je človek osvobojen izpod 
avtoritete svojega očeta in matere. Že čisto na začetku je Bog 
zapovedal: »Zaradi tega bo mož zapustil očeta in mater in se 
pridružil svoji ženi in bosta eno meso.« (Prva Mojzesova 
knjiga 2,24) 

Zadnje navodilo, ki ga starš da svojemu otroku, je blagoslov 
zakonskega partnerja. Mimogrede, po tem, ko mi je Lisin oče dal 
blagoslov, da se poročim z njo, mi je povedala, kako zelo jo je to 
presenetilo. Vprašal sem jo, zakaj, in rekla je: »Ker mi je povedal, da 
te ne mara, ker si kristjan.« Ta izkušnja je bila potrditev, da je srce 
kralja (tistih, ki imajo avtoriteto nad nami) v Božji roki. 

Če se vrnemo k Božji zapovedi, je iz njegovih besed razvidno, 
da se po poroki moškega in ženske vzpostavi nov red avtoritete. 



222 

PO D KRITJEM 

 

 

Bog ne govori o ženski, da zapusti svoje starše, ker ni ona tista, ki 
vzpostavlja red nove družine, avtoriteta je dana moškemu. Ko se 
otroci poročijo, jim ni več zapovedano, naj ubogajo svoje starše, 
vendar jih morajo še vedno spoštovati. Spomnim se, da sem nekoč 
starše vprašal, zakaj nama z ženo niso svetovali, ko so naju videli v 
težavah. Preprosto so rekli: »Nikoli naju nista vprašala za nasvet.« 
Kako bogaboječe sta ravnala. Videl sem, kako se starši vmešavajo in 
poskušajo usmerjati svoje otroke na enak način, kot so to počeli, 
preden so se otroci poročili. Rezultat so ranjena čustva in 
nesporazumi, ker svojih otrok ne izpustijo tako, kot bi morali. 

 
PO SEBN A O PO ZO RILA ZA O T RO K E 

 
Potem ko sem nekaj let služil kot mladinski pastor, sem videl 
nevarne poti, po katerih se podajajo številni mladi. Rad bi izpostavil 
nekaj konkretnih nasvetov iz Božje besede glede pomembnosti 
spoštovanja staršev. To delam v upanju, da se bo vsaka mlada 
oseba, ki to bere, izognila kvasu, ki ga ta greh širi med mladimi, saj 
je nalezljiv in smrtonosen. Sveto pismo pravi: »Preklet, kdor 
zaničuje očeta in mater! In vse ljudstvo naj reče: ›Amen.‹« (Peta 
Mojzesova knjiga 27,16) 

Pred menoj sta sedela mati samohranilka in njen najstniški sin. 
Med pogovorom ji je ta mladenič večkrat odgovoril s prezirom, kot 
da je neumna ali manjvredna. Nekajkrat sem ga že popravil. Na 
koncu svetovanja sem na svoje presenečenje izustil: »Mladenič, če 
se ne pokesaš svoje drže in vedenja do matere, boš pristal v 
zaporu.« Enako kot moja sogovornika sem bil tudi sam šokiran nad 
svojo izjavo. Mladenič je bil vernik in član naše mladinske skupine. 
Kako sem lahko izustil kaj takega? 

Skoraj šest let pozneje (nisem bil več mladinski pastor, ampak 
sem potoval) me je eno nedeljo zjutraj ustavila mati tega fanta. Rekla 
je: »Pastor John, se spomnite, da ste mojemu sinu rekli, da bo pristal v 
zaporu, če se ne bo spremenil? No, že nekaj let je v zaporu.« Skoraj 
sem pozabil, a ko je govorila, sem se spomnil. Pomislil sem, kako je 
lahko ta mama tako navdušena, ko to deli z mano. Izvedel sem, zakaj. 
Nadaljevala je: »Zdaj je goreč za Boga. Pričuje drugim zapornikom in 
sodeluje v služenju za zapornike. 



223 

ŠE NEK AJ VIDIKO V 

Bere vaše knjige in iz njih veliko prejema.« 
Bil sem osupel nad tem, kako je Božja sodba nad mladeničevim 

življenjem vse spremenila. Bolje bi bilo, če bi upošteval besede, ki 
sem mu jih izrekel pred leti, in mu ne bi bilo treba učiti se iz nadlog. 
Toda pomembno je bilo, da je zdaj v njegovem srcu bila strast 
za Boga. 

Resnost tega, da otroci telesno ali ustno napadajo svoje starše, 
spoznavamo, ko preučimo, kako so v teh primerih ravnali v Stari 
zavezi: »Kdor udari svojega očeta ali mater, naj bo kaznovan s 
smrtjo« (Druga Mojzesova knjiga 21,15) in »kdor preklinja svojega 
očeta ali mater, naj bo kaznovan s smrtjo« (Druga Mojzesova knjiga 
21,17). Na te starozavezne zapovedi se je skliceval Jezus, ko je rekel: 
»Bog je namreč rekel: Spoštuj očeta in mater in kdor preklinja očeta
ali mater, naj bo kaznovan s smrtjo.« (Evangelij po Mateju 15,4)

Mojzes jim je dal navodila, kako naj ravnajo z 
upornim otrokom: 

Če ima kdo trmoglavega in upornega sina, ki ne posluša ne očetovega 
ne materinega glasu in ju ne uboga, čeprav ga strahujeta, naj ga oče in mati 
primeta in peljeta k mestnim starešinam, k vratom njegovega kraja. Rečeta 
naj starešinam njegovega mesta: »Ta najin sin je trmoglav in uporen, ne 
posluša najinega glasu, požrešen je in pijanec.« Potem naj ga vsi možje 
njegovega mesta posujejo s kamenjem, da umre. Tako odpravi zlo iz svoje 
srede! Ves Izrael naj to sliši in se boji. (Peta Mojzesova knjiga 21,18–21) 

Če bi se te besede uporabljale danes, bi bili mladi v naših 
cerkvah redno usmrčeni. Čeprav takšno kaznovanje ne obstaja več, 
še vedno vidimo, da je Božji odnos do uporniškega vedenja precej 
gotov in resen. Ni se spremenil samo zato, ker se je spremenila 
oblika sodbe. Ne smemo dopustiti uporništva v naših srcih, 
ker ubija. 

Svoje otroke sem opozoril, naj se varujejo kakršne koli oblike 
uporništva. Najbolj varljiva ali subtilna oblika je pritoževanje. 
Prezira avtoriteto s tem, ko nemarno reče: »Ni mi všeč način, na 
katerega me vodiš, in če bi bil na tvojem mestu, bi ravnal drugače.« 
S tem žali vodstvo. Ali zdaj razumete, zakaj je godrnjanje 
prispevalo k temu, da so Izraelovi sinovi ostali zunaj obljubljene 



224 

PO D KRITJEM 

 

 

dežele? Njihovo pritoževanje je kazalo na njihov prezir do Boga, 
čeprav je bilo usmerjeno proti Mojzesu. V bistvu so sporočali Bogu, 
da ne ravna pravilno in da bi oni vodili drugače. 

Spoštovanje staršev prinaša čudovito obljubo dolgega in 
dobrega življenja. Raje izberem življenje kot sodbo. To mora biti 
trdno ukoreninjeno v naših srcih. 

 
Z AK O N 

 
Zdaj usmerimo pozornost na božanski red v zakonu. Sveto pismo 
nam pravi, da se morajo žene »v vsem« podrejati svojim možem 
(Pismo Efežanom 5,24). Ta zapoved ne velja samo za duhovne 
stvari, ampak tudi za naravna področja življenja. Pavel pravi: 
»Svojim možem.« Drugi moški nimajo avtoritete nad žensko, to 
velja samo za njenega moža. Pastor ima avtoriteto nad ženo 
drugega moškega na področju cerkvenih in duhovnih zadev, šef v 
službi ima avtoriteto v zvezi z njenim delom zunaj doma, civilna 
oblast pa ima avtoriteto v civilnih zadevah, toda ko gre za dom, je 
njena avtoriteta njen mož. 

Sredi osemdesetih let prejšnjega stoletja sva z ženo padla v 
napačno učenje. Rečeno nama je bilo, da so Novo zavezo pisali 
šovinistični moški in da se ne bi smela držati njihovih besed, ko gre 
za avtoriteto med možem in ženo. Rečeno nama je bilo, da je Jezus 
zagotovil enako odrešitev za vse. To je vsekakor res, vendar 
odrešitev ne zanika avtoritete. Več let nisva imela miru v najinem 
domu. Nenehno sva se borila za vodstveni položaj. 

Po letih nemirov sem nekega dne rekel ženi: »Bog me je postavil 
za vodjo tega doma in bom vodil, ne glede na to, ali mi boš sledila 
ali ne.« Pri meni so se stvari začele spreminjati, pri moji ženi pa ne. 
Gospod mi je pokazal, da kot vodja nikoli ne bi smel siliti tistih, ki 
so mi podrejeni, naj sledijo. Jezus tega ne počne z nami. Če tisti, ki 
so pod našo avtoriteto, ne sledijo, trpijo. 

Vstopil sem v božanski počitek in mir. Vendar je Lisa še naprej 
nosila vse pritiske našega doma. Prepričana je bila, da sem 
neodgovoren voditelj. Bil sem mlad in imel sem veliko 
pomanjkljivosti, zato je veliko njenih pomislekov zaradi mojih 
preteklih napak bilo videti upravičenih. Včasih so njeni strahovi 



225 

ŠE NEK AJ VIDIKO V 

postali tako ekstremni, da me je zbudila sredi noči in me spomnila, 
da ne nosim svojega dela bremena, ona pa nosi veliko več od 
svojega dela. Preprosto sem predlagal, naj vse skrbi preda Bogu, in 
šel nazaj spat, medtem ko je ležala budna ob meni in se 
bala najhujšega. 

Lisino breme se je še povečalo. Nenehno so jo mučile skrbi. Njen 
um nikoli ni bil miren, ves čas je bila vznemirjena, ko je v mislih 
premlevala o vsem morebitnih krizah, s katerimi bi se lahko soočila 
najina družina. 

Kmalu zatem je napetost, ki jo je nosila, postala skoraj 
nevzdržna. Morala se je dolgo prhati ali kopati, da bi ublažila 
napetost. Nekega večera, ko se je pod prho pritoževala nad mano, ji 
je Bog spregovoril: Lisa, ali misliš, da je John dober voditelj? 

Hitro je odgovorila: »Ne, mislim, da ni! Ne zaupam mu.« 
Lisa, ni ti treba zaupati Johnu, je odgovoril. Zaupati moraš samo 

meni. Misliš, da Johnu ne gre dobro v vlogi vodje tega doma. Čutiš, da bi 
ti lahko naredila bolje. A napetost in nemir, ki ju doživljaš, sta teža in 
pritisk, povezana z vlogo glave gospodinjstva. Zate je to jarem, za 
tvojega moža pa plašč. Odloži ga. 

Lisa je v hipu razumela. Bog, ne oblastihlepen mož, je bil tisti, ki 
ji je rekel, naj se podredi svojemu možu. Vodenje našega doma je 
zanjo pomenilo pritisk, ker ta vloga ni bila namenjena njej. Bog ji je 
dovolil, da je izkusila breme odgovornosti brez maziljenja ali 
milosti, ki ju daje možu za nošenje tega bremena. Ko je prišla izpod 
prhe, je jokala in prosila za odpuščanje. Vstopila je v mir in počitek, 
v katera sem tudi sam vstopil nekaj mesecev prej, najin dom pa je 
prvič po več letih doživel pravo harmonijo. 

Sveti Duh ji je tistega večera pomagal spoznati, da Bog ne pravi, 
naj se žena podredi samo v primerih, ko se strinja ali ji je všeč, kar 
mož sklene ali odloči. Spoznala je, da če se bo podredila Božji 
zapovedi, bo deležna njegove zaščite. Sem od takrat delal napake? 
Vsekakor. Veliko sem jih naredil. Vendar je Bog kljub mojim 
napakam obvaroval Liso in ji dal mir. Ko je podrejena, je deležna 
Božje zaščite, ne glede na to, kakšne nespametne odločitve sprejema 
njen mož. 



226 

PO D KRITJEM 

 

 

N ERAZUMN I ALI N EO DREŠEN I MO ŽJE 
 

Zapoved, da se žene podrejajo svojim možem, ni dana samo tistim, 
ki imajo verne može. Peter je rekel: »Prav tako bodite, žene, 
podrejene svojim možem. Tako bodo tisti, ki niso pokorni besedi, 
pridobljeni že po vedênju svojih žena, brez besede.« (Prvo Petrovo 
pismo 3,1) 

Najprej raziščimo besedno zvezo »Prav tako bodite, žene …«. 
Peter je pravkar zaključil razpravo o tem, kako se odzvati na 
nepravično obravnavo s strani oblastnikov. (O tem smo podrobneje 
govorili v trinajstem poglavju.) Takoj zatem pa daje podobna 
navodila ženam v odnosu do njihovih mož. Če bi te besede združili, 
bi bilo slišati nekako tako: 

 

Služabniki, z vsem strahom se podrejajte svojim gospodarjem, pa ne 
le dobrim in prijaznim, ampak tudi osornim. Kajti to, da kdo po krivici 
trpi, a bridkosti prenaša, ker se zaveda Boga, je hvalevredno. Je pa pred 
Bogom hvalevredno, če delate dobro in če potrpežljivo prenašate 
bridkost … Prav tako bodite, žene, podrejene svojim možem. Tako bodo 
tisti, ki niso pokorni besedi, pridobljeni že po vedênju svojih žena, brez 
besede (Prvo Petrovo pismo 2,18–19; 3,1) 

 
Žalostno je, a resnično. Srečal sem nekaj »vernih« mož, ki so kot 

voditelji strožji od nevernikov. Vendar se je praviloma najtežje 
podrediti možem, ki niso odrešeni. Spet želim poudariti, da če mož 
naroči svoji ženi, naj naredi nekaj, kar je v nasprotju z Božjo besedo, 
ne bi smela slediti njegovim navodilom, vendar mora ohraniti 
držo podrejenosti. 

Peter je nadaljeval in razložil, kako bo ta podrejena drža služila 
kot najmočnejše pričevanje žene možu – celo močnejše od 
oznanjevane besede. Poznam žensko, katere mož ni bil vernik. Leta 
mu je pridigala. Puščala je letake na njegovi delovni mizi, Sveta pisma 
ob njegovi postelji in v najljubših kotičkih za sedenje ter krščanske 
revije na klubski mizici. Ko je vabila pare na druženje, je poskrbela, 
da so bili povabljeni moški vedno močni verniki, v upanju, da bodo 
pričevali njenemu možu. 

Nekega dne ji je Bog rekel: Kako dolgo boš ovirala odrešitev 
svojega moža? 



227 

ŠE NEK AJ VIDIKO V 

 

 

V šoku je vprašala: »Ogrožam odrešitev svojega moža? Kako?« 
Gospod ji je pokazal, da dokler mu je pridigala in manipulirala 

z okoliščinami, ni delala tega, kar je Bog naročil. Pokazal ji je 
svetopisemski odlomek iz Prvega Petrovega pisma in ji naročil: 
Umakni letake, revije in Sveta pisma ter nehaj strateško vabiti pare 
na večerjo. 

Povedala mi je: »John, samo ljubila sem ga in se mu podredila, v 
nekaj mesecih pa je moj mož svoje življenje predal Jezusu.« Prespal 
sem pri njiju in lahko potrdim, da ta človek zelo ljubi Gospoda. Če 
bi preprosto verjeli, zaupali in ubogali, kar pravi Božja beseda, bi 
bili priča čudežem v naših domovih in uživali v miru, ki presega 
razumevanje. Ne morem dovolj poudariti, da je Bog tisti, ki je dal ta 
navodila, ne nadzorujoči, manipulativni in oblastiželjni voditelji. 
Dal jih je, da bi poskrbel za nas in nas zaščitil, kar bomo videli tudi 
v naslednjem poglavju. Sredi stiske lahko zaupamo njegovi obljubi: 
»Vem za načrte, ki jih imam z vami, govori Gospod: načrte blaginje 
in ne nesreče, da vam dam prihodnost in upanje.« (Jeremija 29,11) 

 
AVT O RIT ET E V DRUŽBI 

 
Nova zaveza nam pušča navodila tudi za področji dela in šole. 
Pavel je naročil: 

 
Sužnji naj se v vsem podrejajo svojim gospodarjem. Naj jim bodo po 

volji, naj ne ugovarjajo in ne kradejo, ampak naj izkazujejo celovito in 
pravilno zvestobo, da bodo v vsem okrasili nauk Boga, našega odrešenika. 
(Pismo Titu 2,9–10) 

 
Vedno sem se razveselil, ko so mi šefi ali lastniki podjetij, ki niso 

bili verniki, poročali, kako vidijo Jezusa v svojih zaposlenih, ne 
zato, ker govorijo o njem, ampak zato, ker se pri njih v težkih 
situacijah in v njihovi delovni etiki kaže njegov značaj. Slišal sem jih 
reči: »Nikoli se ne prepirajo z mano, se ne pritožujejo ali mi 
odgovarjajo,« ali »delajo več kot drugi zaposleni,« ali »so najbolj 
pošteni in zaupanja vredni zaposleni, ki jih imam.« Takšni ljudje so 
zaradi pričevanja svojih zaposlenih odprti, da mi prisluhnejo, ko 
govorim o Jezusu. 



228 

PO D KRITJEM 

 

 

Vendar sem doživel tudi nasprotno. Na letalu sem sedel poleg 
moškega, ki je bil lastnik drugega največjega taksi podjetja v našem 
kraju. Prijetno sva klepetala, dokler ni izvedel, da sem služabnik v 
cerkvi. Nato je utihnil in ni več tako sproščeno govoril. Ker je bil 
pogovor pred tem tako sproščen, mi ni bilo težko vprašati, zakaj se 
je njegov odziv tako spremenil. 

Rekel je: »V redu, povedal vam bom. Nekoč je za naše podjetje 
delala neka ženska. Bila je ena od teh ›na novo rojenih kristjanov‹. 
Vsem v pisarni je pridigala, zaradi česar so bili vsi manj 
produktivni. Ko je odhajala, je vzela stvari, ki niso bile njene, in mi 
pustila osem tisoč dolarjev vreden račun za telefon, ker je s 
službenim telefonom klicala sina, ki je živel v Nemčiji.« 

Moje srce je bilo strto. Ljudem, ki so delali v tisti pisarni, bo 
težko prisluhniti Božji besedi, ker so bili priča njeni nepodrejenosti 
in kraji. Iz tega razloga je Pavel naročil: »Naj jim bodo po volji, naj 
ne ugovarjajo in ne kradejo, ampak naj izkazujejo celovito in 
pravilno zvestobo.« Ko se podredimo, trdo delamo ter spoštujemo 
zakone in pravila naših delodajalcev in izobraževalnih ustanov, 
pričujemo o milosti našega Gospoda Jezusa Kristusa. 

Na drugem mestu je Pavel dejal: 

 Sužnji, ubogajte v vsem svoje zemeljske gospodarje, in sicer ne samo 
takrat, kadar vas vidijo, kakor da bi hoteli ugajati ljudem, ampak v 
preprostosti srca in v strahu Gospodovem. Kar koli že delate, delajte iz 
srca, kot da delate za Gospoda, ne za ljudi. (Pismo Kološanom 3,22–23) 

 
Bodite pozorni na besedno zvezo »ubogajte v vsem«. Ni 

pomembno, kako nerazumna so videti navodila šefa ali učitelja. 
Vaša poslušnost njemu je pravzaprav poslušnost Gospodu. 

Pavel je nadaljeval: »Saj veste, da boste v povračilo prejeli 
dediščino od Gospoda. Služíte Gospodu Kristusu.« (Pismo 
Kološanom 3,24) Če bi ta ženska vedela, da v resnici krade 
Gospodu, tega nikoli ne bi storila. Primanjkovalo ji je razumevanja 
in prav tako strahu Gospodovega. 

V naslednji vrstici je Pavel nadaljeval: »Kajti kdor dela krivico, 
bo požel, kar je krivičnega storil, in nihče se ne bo oziral na osebo.« 
Všeč mi je, kako vrstico prevaja angleški prevod Svetega pisma The 



229 

ŠE NEK AJ VIDIKO V 

Message: »Nejevoljni služabnik, ki slabo opravlja svoje delo, bo 
klican k odgovornosti. Biti kristjan ne pomeni, da si lahko 
privoščimo slabo opravljati svoje delo.« 

Omenjena ženska najverjetneje ne bo odgovarjala lastniku taksi 
službe ali državni oblasti, bo pa odgovarjala Gospodu in bo pred 
Kristusovim sodnim stolom pozvana k odgovornosti: »Zato si tudi 
prizadevamo, da bi mu bili všeč, bodisi da smo priseljeni v telesu 
bodisi da smo izseljeni. Vsi se bomo namreč morali pojaviti pred 
Kristusovim sodnim stolom, da bo vsak prejel plačilo za to, kar je v 
zemeljskem življenju delal, dobro ali slabo.« (Drugo pismo 
Korinčanom 5,9–10) 

SPLO ŠN A VPRAŠAN JA 

Mnogi ljudje pravijo, da ne bodo poslušali voditeljev, ki ne živijo 
tega, kar pridigajo. Toda ali to razmišljanje izhaja iz poslušnosti ali 
naravnega razmišljanja? Beremo: »Tedaj je Jezus spregovoril 
množicam in svojim učencem: ›Mojzesov stol so zasedli pismouki 
in farizeji. Delajte vse in se držite vsega, kar vam rečejo, po njihovih 
delih pa se ne ravnajte; govorijo namreč, pa ne delajo.‹« (Evangelij 
po Mateju 23,1–3) 

Jezus je zapovedal podreditev celo pokvarjenim voditeljem, ki 
niso živeli to, kar so pridigali. Množice je opozoril na avtoriteto nad 
njimi, ne na njihovo osebno življenje. Watchman Nee je zapisal: 

Kakšno tveganje je Bog prevzel z uvedbo avtoritete. Kakšno 
izgubo bo Bog utrpel, če ga bodo pooblaščene avtoritete, ki jih 
vzpostavi, napačno predstavljale. Vendar se Bog ni ustrašil in je 
kljub temu vzpostavil avtoritete. Veliko lažje je nam, da 
neustrašno ubogamo avtoritete, kot pa Bogu, ki jih je vzpostavil. 
Zakaj jih potem ne bi brez strahu ubogali, če se Bog ni ustrašil in je 
avtoriteto vseeno zaupal ljudem? Kakor je Bog pogumno 
vzpostavil avtoritete, tako naj bi jih tudi mi pogumno ubogali. 
Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim. Ni je namreč oblasti, 
ki ne bi bila od Boga. In te, ki so, so postavljene od Boga.« (Pismo 
Rimljanom 13,1) 



230 

PO D KRITJEM 

 

 

Poslušni mora le ubogati; Gospod nas ne bo klical k odgovornosti 
za napačno poslušnost, temveč bo pooblaščeno avtoriteto klical k 
odgovornosti za njeno napačno ravnanje. Nepokorščina pa je upor 
in za to mora tisti, ki je pod avtoriteto, odgovarjati Bogu. (Duhovna 
avtoriteta, str. 69–71) 

 
To je napisal človek, ki je bil s strani oblasti nepravično 

obravnavan. V tridesetih in štiridesetih letih prejšnjega stoletja je na 
Kitajskem pomagal ustanoviti lokalne cerkve, ki so bile popolnoma 
neodvisne od tujih misijonskih organizacij, in je ključno prispeval k 
temu, da je mnoge pripeljal v Božje kraljestvo. Njegove dejavnosti 
so razjezile oblasti, leta 1952 so ga aretirali in obsodili zaradi 
večjega števila lažnih obtožb. V zaporu je ostal vse do svoje smrti 
leta 1972. Njegov spoštljivi strah Božji je bil pričevanje za številne 
tudi v zaporu in mnogi so bili zaradi njegovega pričevanja 
odrešeni. Veliko let pozneje njegove knjige še vedno 
govorijo mnogim. 

 
PREPO ZN AVAN JE AVT O RITET E 

 
V knjigi sem že omenjal, kako prepoznati ustanovljeno avtoriteto, 
toda ob zaključku tega poglavja bi rad še enkrat poudaril že rečeno. 
Na civilnem in družbenem področju ni težko prepoznati legitimne 
avtoritete. Beremo: »Zaradi Gospoda se podredite vsaki človeški 
ustanovi.« (Prvo Petrovo pismo 2,13) Javni uslužbenci so uradniki 
ali zaposleni v organih javne oblasti. Potem so tu še vodje podjetij 
in učitelji ali ravnatelji izobraževalnih ustanov in vemo, da je tudi 
njihova avtoriteta pristna. 

Tudi avtoritete v domu ni težko prepoznati. Ko se ženska poroči 
z moškim, pride pod njegovo avtoriteto, zaščito in oskrbo. Ko se 
otrok rodi v družino, so starši njegova avtoriteta. Če je otrok 
posvojen, naj spoštuje posvojitelje, kot bi bili njegovi biološki starši. 
Otrok v sirotišnici ali rejništvu mora kot svojo avtoriteto spoštovati 
odgovorne osebe. 

Prepoznavanje legitimne avtoritete v cerkvi je nekoliko bolj 
zapleteno. Sveto pismo opozarja na lažne apostole, preroke in 
voditelje, ki jih najdemo v cerkvi; tem se ne bi smeli podrejati. 



231 

ŠE NEK AJ VIDIKO V 

Kakor je rekel Pavel: »Vendar se jim nismo uklonili niti za 
trenutek.« (Pismo Galačanom 2,5) Lažni voditelji se lahko kažejo na 
dva načina. Prvič, učijo nauke, ki niso skladni s Svetim pismom. V 
kontekstu teh svojih besed je Pavel zapisal: »Toda tudi če bi vam mi 
sami ali pa angel iz nebes oznanjal drugačen evangelij, kakor smo 
vam ga mi oznanili, naj bo preklet!« (Pismo Galačanom 1,8) Iz tega 
razloga Pavel teh voditeljev ni počastil s svojo podrejenostjo. 

Drugič, lažni voditelji se v cerkvi pojavijo s samoustanovitvijo. 
Božje imenovanje sproži Sveti Duh, potrdijo pa ga obstoječi 
starešine ob upoštevanju življenjskega sloga kandidata. V Stari 
zavezi je ta proces ponazorjen z Jozuetovim imenovanjem. In 
Gospod je rekel Mojzesu: 

»Vzemi si Nunovega sina Józueta, moža, v katerem je duh, in polôži
svojo roko nanj! Postavi ga pred duhovnika Eleazarja in vso skupnost in ga 
umésti pred njihovimi očmi! Daj mu nekaj svoje veljave, da ga bo poslušala 
vsa skupnost Izraelovih sinov! (Četrta Mojzesova knjiga 27,18–20) 

Bog je izbral Jozueta, vendar je potrdil svojo izbiro prek 
obstoječih imenovanih avtoritet, Mojzesa in Eleazarja. Ti možje so 
več let opazovali Jozuetovo življenje. Enak vzorec se pojavlja tudi v 
Novi zavezi (Apostolska dela 13,1–4). 

Pavel je dejal: »Kajti preizkušen ni tisti, ki sam sebe priporoča, 
ampak tisti, ki ga priporoča Gospod.« (Drugo pismo Korinčanom 
10,18) Podreditev samooklicanim avtoritetam je nevarna poteza. 
Bog bo vedno potrdil svoje ustanovitve pred cerkvijo, v kateri so 
kandidati zvesto služili. Jezus je vernike v Tiatiri grajal, ker so se 
podredili nauku in ponarejeni avtoriteti samooklicane prerokinje po 
imenu Jezabela (Razodetje 2,20–25). Napisal sem celo knjigo o tem, 
kako prepoznati samooklicane služabnike v cerkvi z naslovom Tako 
govori Gospod? Knjiga je dobro izhodišče za to temo, saj obravnava 
zlorabe duhovne avtoritete in ponaredke. 

Če smo resnično odrešeni in iščemo Božjo voljo, bomo znali 
prepoznati legitimno avtoriteto v cerkvi. Jezus je rekel: »Če hoče 
kdo uresničevati njegovo voljo, bo spoznal glede nauka, ali je od 
Boga ali pa jaz govorim sam od sebe.« (Evangelij po Janezu 7,17) 
Ključ najdemo v besedah: »Če hoče kdo uresničevati njegovo voljo.« 



232 

PO D KRITJEM 

 

 

Ko naše srce resnično išče Boga, nam Bog po Svojem Duhu daje 
sposobnost razločevanja. Kakor je potrdil tudi Janez: »Vi pa imate 
maziljenje od Svetega in vsi to veste.« (Prvo Janezovo pismo 2,20) 

Watchman Nee je zapisal: »Če bi se res naučili ubogati Boga, ne 
bi imeli težav pri prepoznavanju, na kom počiva Božja avtoriteta.« 
(Duhovna avtoriteta, str. 62) Poznati Boga pomeni poznati avtoriteto, 
ker sta on in njegova avtoriteta neločljivo povezana. 

Bog nagrajuje tiste, ki ga marljivo iščejo in ubogajo. V 
naslednjem poglavju se bomo posvetili nekaterim od številnih 
koristi podrejenosti avtoriteti. 



233 

ŠESTNAJSTO POGLAVJE 

VELIK A VERA 
Večja ko je naša stopnja podrejenosti, večja bo naša vera. 

 tem zadnjem poglavju se bomo osredotočili na prednosti 
»cepljenja«, z drugimi besedami na neizmerne nagrade in
blagoslove, ki so jih deležni tisti, ki se postavijo pod kritje.

Veliko knjig bi lahko napisali samo o teh koristih. Čeprav jih bomo 
obravnavali le nekaj, jih boste skozi osebno preučevanje in izkušnje 
v Kristusu gotovo odkrili še več. 

GO SPO D, PO MN Ô ŽI N AM VERO  

Pred nekaj leti sem ob 5.30 odšel v svojo pisarno, da bi molil, kot 
sem to počel že toliko juter prej. Še preden sem lahko začel, sem 
zaslišal navodilo Svetega Duha: Odpri 17. poglavje Evangelija po Luku 
in začni brati od pete vrstice naprej. 

Z navdušenjem sem odprl Sveto pismo in opazil, da gre za 
odlomek, ki sem ga dobro poznal. V preteklosti sem že pridigal na 
to temo, a to ni zmanjšalo mojega navdušenja. Iz preteklih izkušenj 
sem vedel, da če mi je Bog naročil, naj preberem določene vrstice, 
me želi naučiti nečesa, kar sem prej spregledal. Oglejmo si, za 
kaj gre. 

Apostoli so rekli Gospodu: »Pomnôži nam vero!« (Evangelij po 
Luku 17,5) Preden nadaljujemo z razpravo o tem, kaj mi je pokazal 
tisto jutro, naj izpostavim razlog, zakaj so ti možje želeli večjo vero. 

Ali je Jezus pravkar obudil mrtvega? Ali je ravno nahranil pet 

V



234 

PO D KRITJEM 

 

 

tisoč ljudi z nekaj kruhki in ribami? Ali pa je pravkar s svojo besedo 
umiril razburkano morje? Odgovori so ne, ne, ne! Jezus jim je 
pravkar naročil: »Varujte se! Če tvoj brat greši, ga pograjaj, in če se 
skesa, mu odpústi. Če greši sedemkrat na dan zoper tebe in se 
sedemkrat na dan obrne k tebi ter reče: ›Kesam se,‹ mu odpústi.« (3. 
in 4. vrstica) 

Njihove želje po večji veri niso navdihnili vidni čudeži. Bila je 
preprosta zapoved, da odpuščajo tistim, ki so jih prizadeli. Ti možje 
so živeli pod postavo in bili navajeni, da se na krivico odzovejo z 
miselnostjo oko za oko in zob za zob. Jezus pa jih je usmerjal, naj 
živijo na način, ki se jim je zdel popolnoma nerazumen. Zapoved 
življenja skladno z Božjim značajem jih je preplašila. Kako bodo 
lahko kos tako vzvišenemu redu? Odgovor je bil: »Pomnôži nam 
vero!« Razumeli so, da sta poslušnost in vera neposredno povezani, 
in tudi sam sem kmalu zagledal to resnico v povsem novi luči. 

Ko je Jezus slišal njihov klic po večji veri, je povedal to priliko: 
»Če bi imeli vero kakor gorčično zrno, bi rekli tej murvi: ›Izruj se s 
koreninami vred in se presadi v morje,‹ in bi vam bila pokorna.« (6. 
vrstica) Zdelo se mi je, da to razumem. V tej smeri sem učil in bil 
seznanjen z Jezusovim učenjem, da imamo Božjo vero, in če rečemo 
gori, naj se umakne in vrže v morje, in v srcu ne bomo dvomili, se 
nam bo zgodilo po naših besedah (oglejte si Evangelij po Marku 
11,22–24). Pri tem ni bilo nič drugače. Namesto gore je preprosto 
uporabil murvo. 

V teh besedah je tudi ponazorjeno, da je vera dana vsakemu 
verniku, kot gorčično zrno. Gre za načelo kraljestva o času sejanja in 
žetve: »Z Božjim kraljestvom je kakor s človekom, ki vrže seme v 
zemljo.« (Evangelij po Marku 4,26) Ko smo bili odrešeni, nam je bila 
dodeljena mera vere (Pismo Rimljanom 12,3). Ta vera je v obliki 
semena in naša odgovornost je, da jo negujemo in gojimo. Kako 
raste? Odgovor je naslednji. 

 
PRAVI Č AS ZA SLUŽABN IK O V O BRO K? 

 
Pozorno sem bral naprej, ker so me naslednje štiri vrstice vedno 
begale. Kmalu sem ugotovil, da Jezus svojim učencem ni dajal le 
formul, kako naj povečajo svojo vero. Nameraval jih je usmeriti k 



235 

VELIK A VERA 

načinu življenja, ki neposredno zadeva področje poslušnosti 
avtoriteti. Prisluhnite njegovi priliki: 

»Kdo izmed vas bo svojemu služabniku, ki orje ali pase, dejal, ko
pride s polja: ›Pridi brž in sédi za mizo!‹ Mar mu ne bo rekel: ›Pripravi mi 
kaj za večerjo, prepaši se in mi strezi, dokler jem in pijem, nato boš ti jedel 
in pil.‹ Se mar zahvaljuje služabniku, ker je naredil, kar mu je bilo 
ukazano?« (Evangelij po Luku 17,7–9) 

Vedno sem se spraševal, zakaj je Gospod očitno spremenil temo. 
Od besed o veri, ki izruva drevesa, je prešel k protokolu za 
služabnike. Prej se mi preprosto ni zdelo smiselno, toda tisto jutro 
sem razumel. 

Ko sem počasi znova in znova prebiral te vrstice, sem v iskanju 
Gospodovega navdiha prisluhnil svojemu srcu. Nenadoma sem 
zaslišal: Kakšen je končni namen služabnika, ki dela na polju? Kakšen je 
končni namen služabnika, ki skrbi za črede? Kakšen je končni rezultat? 

Za trenutek sem pomislil. Potem sem dojel: dati hrano na mizo. 
Spoznal sem, kaj je Jezus želel povedati. Če je končni rezultat 
služabnikovega dela hrana na mizi njegovega delodajalca, zakaj bi 
služabnik jedel, preden je njegov gospodar postrežen? Ali ne bo 
najprej dokončal svojega dela? Seveda bo! Nedokončano delo je 
lahko prav tako slabo kot nezačeto. Zakaj orati polja in ne jesti? 
Zakaj skrbeti za črede in ne uživati v volni, mesu ali mleku? 

Ko sem to razumel, sem prebral naslednjo Jezusovo izjavo: 
»Tako tudi vi, ko naredite vse, kar vam je bilo ukazano, govorite:
›Nekoristni služabniki smo; naredili smo, kar smo bili dolžni
narediti.‹«(Evangelij po Luku 17,10, poudarka dodana)

Primer ponovno obrne tako, da se nanaša na nas. Ko sem 
prebral, so besede naredite vse in ukazano kar skočile s strani. Jezus 
je poslušnost tega služabnika svojemu gospodarju primerjal z našo 
poslušnostjo Bogu. Na ta način je izpostavil tri pomembne točke, 
povezane s povečanjem vere: 



236 

PO D KRITJEM 

 

 

 
1. Obstaja neposredna povezava med vero in poslušnostjo 

avtoriteti. 

2. Vera se poveča šele, ko dokončamo, kar nam je 
ukazano. 

3. Nadvse pomembna je drža resnične ponižnosti. 
 

Pogovorimo se o vseh točkah, ki izhajajo iz tega odlomka. 

 
PO VEZAVA MED VERO  IN  PO SLUŠN O ST JO  AVT O RIT ET I 

 
Prva točka, neposredna povezava med vero in poslušnostjo, je 
razvidna iz srečanja častnika z Jezusom v evangelijih. Jezus je 
vstopil v Kafarnaum in poiskal ga je rimski vojak s činom stotnika. 
Prosil je Jezusa, naj ozdravi njegovega služabnika, ki je bil hrom in 
je trpel. Jezus mu je rekel: »Pridem in ga ozdravim.« (Evangelij po 
Mateju 8,7) Stotnik pa mu je odgovoril: »Gospod, nisem vreden, da 
prideš pod mojo streho, ampak samo reci besedo in moj služabnik 
bo ozdravljen.« (Evangelij po Mateju 8,8) 

Jezus je bil pripravljen in voljan iti k njemu domov, vendar se je 
vojak počutil nevrednega in ga je prosil, naj tega ne počne. Prosil je 
Jezusa, naj tam, kjer stoji, izreče ukaz, in njegov služabnik bo 
ozdravljen. Stotnik je pojasnil svoje razmišljanje: »Kajti tudi sam 
sem pod oblastjo in imam vojake pod seboj ter rečem temu: ›Pojdi‹ 
in gre; in drugemu: ›Pridi‹ in pride; in svojemu služabniku: ›Stôri 
to‹ in stori.« (Evangelij po Mateju 8,9) 

Pogovorimo se o njegovem položaju. V rimski legiji je bilo šest 
tisoč vojakov. Znotraj legije je bilo šestdeset stotnikov, ki so 
odgovarjali poveljniku legije. Vsak stotnik je imel pod svojim 
poveljstvom sto vojakov. 

Rimski častnik je Jezusu sporočal, da ga njegovi vojaki 
spoštujejo in se mu podrejajo, ker je tudi sam podrejen svojemu 
poveljniku. Tako je bil pod okriljem avtoritete svojega poveljnika, ki 
pa je bil pod okriljem rimske oblasti. Enostavno povedano, je dejal: 
»Sem pod avtoriteto; zato imam avtoriteto. Vse, kar moram storiti, 
je, da spregovorim besedo, in tisti, ki so pod mano, se takoj 



237 

VELIK A VERA 

odzovejo na moje ukaze.« 
Rekel je: »Kajti tudi sam …« Prepoznal je, da je bil Jezus Božji 

služabnik pod avtoriteto svojega kraljestva; zato je ta vojak vedel, 
da ima Jezus oblast na nebeških področjih duhovnega sveta, tako 
kot je on kot vojak imel avtoriteto na vojaškem področju. Razumel 
je, da je vse, kar je bilo potrebno, ukaz in bolezen bo morala 
ubogati, tako kot so tisti pod njegovo oblastjo ukrepali, ko je 
dal ukaz. 

Kako se je Jezus odzval? Ko je Jezus to slišal, se je začudil in 
rekel svojim spremljevalcem: »Resnično, povem vam: Pri nikomer v 
Izraelu nisem našel tolikšne vere!« (Evangelij po Mateju 8,10) 

Največja vera, ki jo je Jezus srečal v več kot triintridesetih letih 
na zemlji, ni bila vera Janeza Krstnika ali njegove matere Marije. Ni 
bila niti vera koga izmed Izraelovih sinov, ki so prejeli ozdravljenje 
ali čudež. Ni bila vera koga od dvanajsterih. Pripadala je rimskemu 
državljanu, vojaku, enemu od izraelskih okupatorjev. Kaj je 
naredilo njegovo vero tako veliko? Bilo je razumevanje in življenje v 
podrejenosti avtoriteti. 

To je Jezus želel povedati v svoji priliki o tem, kako imeti veliko 
vero. Avtoriteta, v kateri hodimo, je premo sorazmerna z našo 
podrejenostjo avtoriteti. Večja ko je naša stopnja podrejenosti, večja 
bo naša vera. Zdaj pa to povežite s tem, kar je Jezus rekel svojim 
učencem, ki so želeli večjo vero: »Če bi imeli vero kakor gorčično 
zrno, bi rekli tej murvi: ›Izruj se s koreninami vred in se presadi v 
morje,‹ in bi vam bila pokorna.« (Evangelij po Luku 17,6) Jezus je 
rekel, da moraš samo spregovoriti besedo in drevo te bo ubogalo! 
Koga uboga ta murva? Tistega, ki je »naredil, kar mu je bilo 
ukazano« (Evangelij po Luku 17,9). 

PO SLUŠN O ST, DO K LER N I K O N Č AN O  

Druga pomembna točka, ki jo Jezus sporoča, je, da se vera 
poveča, ko dokončamo, kar nam je ukazano. Njegove točne besede 
se glasijo: »Tako tudi vi, ko naredite vse, kar vam je bilo ukazano.«  

Služabnik je odgovoren, da izpolni vso voljo svojega 
gospodarja, ne le del ali za vzorec. Prepogosto nekaj začnemo, a 
tega ne dokončamo, ker izgubimo zanimanje ali pa postaneta napor 
in trpljenje prehuda. Resnični in zvesti služabnik dokonča nalogo, 



238 

PO D KRITJEM 

 

 

ne glede na težave ali ovire. Obdeluje polja, prinese sadove svojega 
dela pred gospodarja in mu pripravi obrok. Njegova dejanja 
predstavljajo resnično poslušnost. 

Abraham je imenovan oče naše vere (Pismo Rimljanom 4,11–
12). Abraham ni imel otrok. Pri petinsedemdesetih letih se mu je 
prikazal Bog in mu obljubil, da bo imel sina, po katerem bo postal 
oče mnogih narodov. Po letih čakanja in poslušnosti je Abraham pri 
stotih letih dobil obljubljenega sina. 

Bog je dovolil, da se je Abraham na Izaka zelo navezal. Ko je 
bila njuna ljubezen močna, ga je Bog preizkusil in mu ukazal, naj 
vzame Izaka v deželo Morija in ga usmrti kot daritev. Sveto pismo 
pravi: »Abraham je vstal zgodaj zjutraj.« (Prva Mojzesova knjiga 
22,3) Opazite lahko njegovo takojšnjo poslušnost. Nekateri ljudje 
dneve, tedne, mesece ali včasih celo leta premišljujejo, ali naj bodo 
poslušni Bogu. Primanjkuje jih svetega strahu, kar je razlog, da 
nimajo velike vere. Ko vemo, da je Bog spregovoril, bi se morali 
takoj odzvati. Če pa gre za veliko življenjsko spremembo, je 
pametno, da poiščemo potrditev pri avtoritetah, ki so nad nami. 

Abraham je potreboval tri dni, da je prišel v deželo Morija. 
Tridnevno potovanje mu je dalo čas, da premisli. Če bi imel namen 
odnehati, bi to v tem času gotovo storil. Vendar tega ni storil. 
Abraham je nadaljeval vso pot do vrha gore in svojega edinega sina 
zvezal na oltar, ki sta ga skupaj zgradila. Dvignil je nož, da bi ubil 
Izaka, ko ga je Gospodov angel ustavil: »Ne izteguj svoje roke nad 
dečka in ne stôri mu ničesar, kajti zdaj vem, da se bojiš Boga, saj mi 
nisi odrekel svojega sina, svojega edinca.« (Prva Mojzesova knjiga 
22,12) Abraham je ubogal do dokončanja! Ni odnehal, čeprav je 
moral spustiti najpomembnejšo stvar v svojem življenju, svojega 
Izaka, svojega dediča, svoje upanje, svojo Božjo obljubo. Izakova 
smrt bi pomenila, da se je odpovedal svojem življenju. Abraham je 
dokazal svojo strast do poslušnosti, ki je pretehtala nad njegovo 
željo po obljubah. Takšno odločnost moramo v svojih srcih imeti 
tudi mi. Gospod, dvigni danes generacijo takšnih mož in žena! 

Posledično je Bog spregovoril: 
 

»Prisegel sem pri sebi, govori Gospod: Ker si to storil in nisi odrekel 
svojega sina, svojega edinca, te bom zares obilno blagoslovil in silno 



239 

VELIK A VERA 

namnožil tvoje potomstvo, kakor zvezde na nebu in kakor pesek, ki je na 
morskem bregu. Tvoji potomci bodo vzeli v posest vrata svojih 
sovražnikov in s tvojimi potomci se bodo blagoslavljali vsi narodi na 
zemlji, ker si poslušal moj glas.« (Prva Mojzesova knjiga 22,16–18) 

Oglejte si, kaj je bilo obljubljeno Abrahamu in njegovim 
potomcem zaradi njegove poslušnosti do dokončanja! »Tvoji 
potomci bodo vzeli v posest vrata svojih sovražnikov.« Zakaj 
menite, da je Jezus rekel, da »vrata podzemlja ne bodo premagala 
Cerkve«? Poslušnost očeta Abrahama je odprla vrata Jezusu, da je 
Cerkvi dal to zagotovilo. Njegovi vera in poslušnost še 
vedno govorita. 

Zdaj pozorno preberite, kaj je avtor Pisma Hebrejcem izjavil o 
Abrahamovi poslušnosti: 

Želimo pa, da vsak izmed vas pokaže isto vnemo, tako da bo vaše 
upanje povsem gotovo prav do konca, da ne postanete leni, ampak 
posnemovalci tistih, ki so zaradi vere in potrpežljivosti postali dediči obljub. 
Ko je namreč Bog dal Abrahamu obljubo, je prisegel sam pri sebi, in ker 
ni mogel priseči pri večjem, je rekel: Resnično, obilno te bom blagoslovil 
in te silno namnožil. Abraham je potrpežljivo čakal in dočakal izpolnitev 
obljube. (Pismo Hebrejcem 6,11–15, poudarka dodana) 

Abraham je marljivo vztrajal do konca. Ubogal je, dokler ni 
dokončal vsega – potrpežljivo je vztrajal. Primerjajte njegova 
dejanja poslušnosti z vedenjem kralja Savla, o katerem smo govorili 
v enem od prejšnjih poglavij. Marljivo je šel v vojno in dokončal več 
kot 99 odstotkov tega, kar mu je bilo naročeno. Prihranil je le delček 
najboljših ovc z utemeljitvijo, da so za Gospoda. Bistvo: ni 
dokončal, kar mu je Bog zapovedal. Navzven se je približal 
dokončanju, vendar ga je njegova neposlušnost drago stala. Prišel je 
vse do točke, ko je polagal hrano na »Gospodarjevo mizo«, vendar 
so bili vzgibi njegovega srca razkriti v tem, kar je zadržal. Ukaz je 
spremenil v nekaj koristnega zase, namesto da bi spoštoval tistega, 
kateremu je služil. 

Koliko ljudi začne, enako kot Savel, z gorečim navdušenjem, ko 
pa stvari postanejo neprijetne, težke ali rezultati niso tako hitri, kot 
so pričakovali, se zatečejo k neposlušnosti? Drugi pa vidijo 



240 

PO D KRITJEM 

 

 

priložnost, da okoristijo sebe, medtem ko se le malo oddaljijo od 
navodil avtoritete. To pa ves čas upravičujejo z verskimi nameni ali 
izgovori, kot je to storil Savel, ko je prizanesel najboljšim ovcam za 
žrtvovanje Bogu, čeprav je šlo za ovce, ki bi skladno z Gospodovo 
besedo morale biti uničene. Če poslušnost ni popolna, se vera ne bo 
povečala, temveč se bo krčila! 

Abraham je obljube prejel po resnični veri in potrpežljivosti, kar 
pomeni poslušnost do konca. Njegovi vera in poslušnost sta bili 
neločljivi, kot je tako jasno izpostavil Jakob (v tem odlomku bom 
izraz dela nadomestil z besedami dejanja poslušnosti): 

 
Hočeš spoznati, prazni človek, da je vera brez dejanj poslušnosti 

neučinkovita? Ali ni bil naš oče Abraham opravičen iz dejanj poslušnosti, 
ker je položil svojega sina Izaka na oltar? Vidiš, da je vera sodelovala z 
njegovimi dejanji poslušnosti in da je šele zaradi dejanj poslušnosti postala 
popolna. Tako se je izpolnilo Pismo, ki pravi: Abraham je verjel Bogu in to 
mu je bilo šteto v pravičnost, in imenovan je bil »Božji prijatelj«. Vidite: 
človek se opraviči iz dejanj poslušnosti in ne samo iz vere … Kakor je 
namreč telo brez duha mrtvo, tako je mrtva vera brez dejanj 
poslušnosti. (2,20–24, 26) 

 
Zadnja vrstica vsebuje primerjavo med vero in dejanji 

poslušnosti ter človekovim telesom in duhom. Tako je vera v tej 
prispodobi kot človekovo fizično telo, dejanja poslušnosti pa so kot 
človekov duh. Oboje je potrebno, da se lahko eno in drugo izrazi na 
tem svetu. Če duh zapusti telo, telo umre. Ko duh odide, se telo ne 
more dvigniti, dokler se duh ne vrne, kot v primeru Lazarja. Jakob 
nam s tem primerom kaže, kako je vera v celoti odvisna od dejanj 
poslušnosti. Zato je Jakob rekel: »Pokaži mi svojo vero brez dejanj 
poslušnosti in jaz ti bom pokazal vero iz svojih dejanj poslušnosti.« 
(Jakobovo pismo 2,18). 

Brez poslušnosti vera ni prava vera. Naj pri tem ne bo pomote. 
Sveto pismo jasno pove, da »z dejanji poslušnosti vera 
postane popolna!« 

Apostoli so zaklicali: »Pomnôži nam vero.« Jezus je nato začel 
govoriti o dejanjih poslušnosti do dokončanja! O, dragi soverniki, 
ali zdaj razumete, zakaj sem na začetku te knjige pisal o nujnosti in 



241 

VELIK A VERA 

pomembnosti tega sporočila? V tej uri povečane brezpravnosti 
moramo biti vsi pozorni na te besede. 

Morda boste rekli: »Mislil sem, da vera pride s poslušanjem in 
verovanjem.« Da, to je res, toda dokaz verovanja so dejanja, ki 
spremljajo izpoved. Zato nam je rečeno, da če slišimo besedo in ne 
ubogamo, smo zavedeni. Potem naša vera ni resnična, 
ampak ponarejena. 

VELIK  PO GUM V VERI 

Tudi ta resnica je razvidna iz besed, s katerimi apostol Pavel opisuje 
tiste, ki služijo v cerkvi: »Tudi ti morajo najprej opraviti preizkušnjo 
in šele potem, ko se jim ne bo moglo nič očitati, naj prevzamejo 
službo.« (Prvo pismo Timoteju 3,10) Diakon ni vodja, ampak tisti, ki 
izvršuje ukaze drugih. 
W. E. Vine pravi, da grška beseda za »diakona« »v prvi vrsti 
označuje ›služabnika‹«. Nadalje navaja, da označuje nekoga, ki je 
pod avtoriteto druge osebe. Pavel na enem mestu pravi, da se 
diakoni, ki zvesto služijo, s svojo poslušnostjo postavijo v naslednji 
položaj: »Tisti, ki diakonsko službo dobro opravljajo, si namreč 
pridobijo lep položaj in veliko zaupnost v veri v Kristusu Jezusu.« 
(Prvo pismo Timoteju 3,13) 

Služabnikom, ki jih je Jezus opisal v naši uvodni priliki, sta 
obljubljeni dve stvari: 1) dober položaj, ki vključuje duhovna 
napredovanja (Psalm 75,8), in 2) velika vera za tiste, ki so poslušni v 
popolnosti. Vera in dejanja poslušnosti sta v Svetem pismu 
neločljivo povezani in odvisni drug od drugega. V Svetem pismu je 
veliko primerov: 

• Abelova vera se je pokazala v njegovi poslušnosti in
njegovo pričevanje še vedno govori tisoče let pozneje
(Pismo Hebrejcem 11,4).

• Henohova vera, ki se je pokazala v poslušnosti, je
povzročila, da je hodil z Bogom, nato pa je bil vzet in je
ubežal smrti.

• Noetova vera je bila dokazana z njegovo poslušnostjo in
njegovi družini je bilo zagotovljeno odrešenje, medtem ko je
bil z grehom prepojeni svet deležen sodbe.



242 

PO D KRITJEM 

 

 

• Abrahamova vera, ki je bila dokazana z njegovo 
poslušnostjo, ga je naredila za očeta mnogih narodov. 

• Jožefova vera, ki se je pokazala v njegovi poslušnosti, je 
omogočila rešitev njegove družine. 

• Jozuetova in Kalebova vera jima je prek njune poslušnosti 
zagotovila dediščino obljubljene dežele. Jozue je zvesto 
služil Mojzesu in postal njegov naslednik. Vodil je 
mlajšo generacijo v obljubljeno deželo mleka in medu. 

• Vlačuga Rahába je bila »prav tako opravičena iz del, ker je 
sprejela poslance in jih odpravila po drugi poti« (Jakobovo 
pismo 2,25). Njena poslušnost je rešila celotno njeno 
gospodinjstvo. To je bil dokaz, da je imela resnično vero. 

• Hanina poslušnost in drža podrejenosti do duhovnika, ki jo 
je užalil, sta odprla njeno maternico in posledično je lahko 
prišlo prebujenje v narod. 

• Davidova poslušnost, da ni napadel svojega voditelja, ga 
je naredila velikega kralja s srcem po Božjem srcu, ne po 
Savlovem redu. 

• Poslušnost Daniela, Šadráha, Mešáha in Abed-Nega jim je 
prinesla veliko naklonjenost pri Bogu in kralju. 

 
Kaj naj še rečem? Kaj naj še rečem? Saj bi mi zmanjkalo časa, če bi hotel 

pripovedovati o Gideónu, Baráku, Samsonu, Jefteju, Davidu, Samuelu in 
prerokih. Ti so po veri premagovali kraljestva, ravnali pravično, prejeli 
obljube. Levom so gobce zaprli, silo ognja so pogasili, ušli so rezilu meča, 
iz slabotnosti so postali močni, okrepili so se v boju in v beg so pognali tuje 
trume. Žene so spet dobile svoje mrtve, ker so vstali, drugi pa so bili 
mučeni in niso sprejeli oprostitve, da bi dosegli boljše vstajenje. Drugi so 
izkusili zasmehovanje in bičanje pa še verige in ječo. Kamnali so jih, žagali, 
umirali so pobiti od meča, okrog so hodili v ovčjih kožuhih in kozjih 
kožah, trpeli so pomanjkanje, stiske in zatiranje. Tisti, ki jih svet ni bil 
vreden, so se potikali po puščavah, po gorah, po votlinah in podzemeljskih 
jamah. Zaradi vere je bilo za vse te pričano, vendar niso dosegli izpolnitve 
obljube. (Pismo Hebrejcem 11,32–39) 

 



243 

VELIK A VERA 

Pisec Pisma Hebrejcem vero prepleta z dejanji poslušnosti. 
Neločljivi so. Če je bila vera dana samo zato, da bi prejemali čudeže, 
zakaj bi potem bili vključeni tisti, ki so se potikali po puščavah in 
gorah, trpeli stiske in bičanje? Ti moški in ženske so končali dobro. 
Ubogali so do dokončanja. To je resnična vera. 

Če si želiš velike vere, potem ubogaj Božjo avtoriteto, 
neposredno ali pooblaščeno, vse do dokončanja. Vaša vera je premo 
sorazmerna z vašo poslušnostjo! 

VARO VALK A PO N IŽN O ST I 

Zadnja točka, ki jo je Jezus vtisnil svojim učencem, je bila ohranitev 
drže ponižnosti. Rekel je: »Tako tudi vi, ko naredite vse, kar vam je 
bilo ukazano, govorite: ›Nekoristni služabniki smo; naredili smo, kar 
smo bili dolžni narediti.‹« Ko ohranjamo to držo, smo v položaju, v 
katerem lahko prejmemo nagrado od Gospodarja. Tisti, ki se 
povzdigujejo, bodo ponižani. Toda tiste, ki so v svojih očeh majhni, 
Gospod povzdiguje. Jakob je rekel: »Ponižajte se pred Gospodom in 
povišal vas bo.« (4,10) 

Ostati v srcu ponižen pomeni ostati v položaju, v katerem lahko 
prejmemo nagrado poslušnosti. Biti ponosen na svojo lastno 
poslušnost pomeni, da ste v stanju, ko lahko padete, čeprav ste bili 
poslušni. To lahko pokvari vse, kar ste upoštevali. Lahko bi sledili 
nasvetom Božje besede ali te knjige, kljub temu pa zaradi ponosa 
izgubili vse, kar ste pridobili s poslušnostjo. 

Lucifer je bil maziljen. Bil je pečat popolnosti, poln modrosti in 
popoln v lepoti. Postavil ga je Bog in prebival je na njegovi sveti 
gori. Bil je popoln v svojih poteh, dokler se v njem ni pojavil ponos. 
Nato je bil vržen iz nebes tako hitro, kot pade strela z neba. Pavel je 
naročil, da tisti, ki se ga postavi na položaj avtoritete, »ne sme biti 
novokrščenec, da se ne bi prevzel in zapadel hudičevi obsodbi« 
(Prvo pismo Timoteju 3,6). 

Pavel je s svojo poslušnostjo Božjemu klicu dosegel veliko 
stvari. Toda dlje ko je živel, bolj je rastel v ponižnosti. V letu 56 po 
Kr. je pisal cerkvi, ki jo je ustanovil na nedoseženem območju v 
Korintu med svojim tretjim večjim misijonskim potovanjem od 
štirih, ki jih je opravil. Bilo je deset ali enajst let pred njegovo smrtjo 



244 

PO D KRITJEM 

 

 

in bil je izkušen veteran v služenju Jezusu. Toda prisluhnite 
njegovim besedam: »Jaz sem namreč najmanjši izmed apostolov in 
nisem vreden, da bi se imenoval apostol, ker sem preganjal Božjo 
Cerkev.« (Prvo pismo Korinčanom 15,9) 

Ali slišite ponižnost v njegovih besedah? Ni se imel za vrednega 
naziva »apostol«. Izpostaviti želim, da to ni lažna ponižnost. 
Ponarejena ponižnost zna uporabljati politično korektne besede, da 
bo videti ponižna, vendar ni ponižnost srca ali uma. Zavajajoča je in 
neresnična. Toda med pisanjem Svetega pisma po navdihu Svetega 
Duha človek ne more lagati! Ko je torej Pavel izjavil, da je najmanjši 
izmed apostolov, ni zgolj uporabljal politično korektnega žargona. 
Izražal je resnično ponižnost. 

Zdaj pa si oglejte Pavlovo naslednjo izjavo: »Nasprotno, bolj 
kakor oni vsi sem se trudil, pa ne jaz, ampak Božja milost, ki je z 
menoj.« (Prvo pismo Korinčanom 15,10) »Trudil sem se bolj kakor 
vsi drugi apostoli!« Čakajte, a se je Pavel bahal? Ta izjava zveni 
arogantno, vendar ni takšna. Sledi ji namreč druga izjava glede 
Pavlove odvisnosti. Svojo oceno sebe kot najmanjšega izmed 
apostolov nadaljuje s priznanjem, da je bilo vse, kar je storil, 
storjeno le po Božji milosti. Popolnoma se je zavedal, da je vse, kar 
je duhovno dosegel, izhajalo iz sposobnosti, ki mu jo je dal Bog. 

Pavlovo samooceno »najmanjšega izmed apostolov« je težko 
prebaviti. V svojem času in v vsej cerkveni zgodovini je bil cenjen 
kot eden največjih apostolov. Razmislite o tem, kar je Pavel rekel 
Efežanom leta 62 po Kr., štiri do pet let pred svojim odhodom. V 
teh nekaj letih, odkar je napisal Prvo pismo Korinčanom, je dosegel 
več kot v katerem koli drugem obdobju svojega življenja. Samega 
sebe opisuje: »Meni, najmanjšemu izmed vseh svetih, je bila dana 
milost, da oznanjam poganom neizsledljivo Kristusovo bogastvo.« 
(Pismo Efežanom 3,8) 

Pred leti je sebe opisoval kot najmanjšega izmed apostolov, tu 
pa sebe opisuje kot najmanjšega izmed vseh svetih! Kaj? Če se je 
kdo kdaj lahko pohvalil s svojim krščanstvom in vodstvom, je bil to 
zagotovo Pavel. Toda dlje ko je služil Gospodu, manjšega se je 
videl. Njegova ponižnost je postopoma rasla. Ali je to lahko razlog, 
da se je Božja milost v njegovem življenju povečevala sorazmerno s 
tem, ko je postajal starejši? Bi to lahko bil razlog, zakaj je Bog svoja 



245 

VELIK A VERA 

pota Pavlu razodeval tako intimno, da je to osupnilo celo apostola 
Petra (Drugo Petrovo pismo 3,15–16)? Psalmist je izjavil: »Ponižne 
uči svojo pot.« (Psalm 25,9) Ali je mogoče razlog, zakaj je Mojzes 
tako dobro poznal Božje poti, v tem, da Bog pravi, da je bil »zelo 
ponižen mož, bolj kot vsi ljudje na površju zemlje« (Četrta 
Mojzesova knjiga 12,3)? Morda sta oba poznala skrivnost, kako se 
pri Bogu dobi velika vera, ki so jo odkrili le redki. 

Ob koncu svojega življenja, okoli leta 64 do 66 po Kr., je Pavel 
Timoteju napisal dve pismi, v katerih sebe opisuje tako: »Zanesljiva 
je tale beseda in vredna popolnega sprejetja: Kristus Jezus je zato 
prišel v svet, da bi rešil grešnike, med temi pa sem prvi jaz.« (Prvo 
pismo Timoteju 1,15) Sebe imenuje kot »prvega med grešniki«! 
Bodite pozorni, da ni rekel: »Bil sem prvi.« 

Po letih izjemnih dosežkov ni rekel: »Vse sem opravil in moja 
izjemna služba si zasluži spoštovanje.« Prav tako se ni ponašal: 
»Opravil sem izjemno delo in si zaslužim spoštovanje pravega
apostola.« Ni napisal niti: »Najmanjši izmed apostolov sem,« kot je
to storil pred nekaj leti. Prav tako ni napisal: »Najmanjši izmed
svetih sem.« Izjavil je: »Sem prvi med grešniki.« Čeprav je razumel,
da je v Kristusu Božja pravičnost (Drugo pismo Korinčanom 5,21),
nikoli ni izgubil izpred oči Božje milosti in usmiljenja. Pravzaprav,
dlje ko je živel, bolj je bil odvisen od Božje milosti. Vseskozi se kaže
njegova drža: »Nekoristen služabnik sem; storil sem samo to, kar
mi je bilo zapovedano.«

To pojasnjuje še eno Pavlovo izjavo, ki jo je izjavil proti koncu 
svojega življenja: »Ne mislim, bratje, da sem to dosegel. Eno pa: 
pozabljam, kar je za menoj, in se iztegujem proti temu, kar je pred 
menoj, ter tečem proti cilju po nagrado, h kateri nas od zgoraj kliče 
Bog v Kristusu Jezusu.« (Pismo Filipljanom 3,13–14) Ali zaznate 
ponižnost v njegovih besedah? »Nisem še prispel, in kar sem 
dosegel, v svojih mislih puščam za sabo.« Svoje dosežke je razglasil 
za »nič« v primerjavi s svojim prizadevanjem, da bi v celoti spoznal 
Kristusa Jezusa. Ne pozabite, da se Bog razodeva ponižnim! Pavel 
je dejal: »Tečem proti cilju.« To je vključevalo tudi odpor in 
nasprotovanje. Eden največjih nasprotnikov klicu od zgoraj 
je ponos. 



246 

PO D KRITJEM 

 

 

Ko preučujemo Jezusovo življenje, ugotovimo, da ni sprejel 
hvale, ampak jo je preusmeril na svojega Očeta. Tistim, ki jih je 
ozdravil, je celo rekel, naj o tem ne govorijo širši javnosti, temveč 
naj slavijo Boga. Bogat mladenič je rekel Jezusu: »Dobri učitelj.« 
Toda Jezus je hitro odgovoril, da nihče ni dober razen Boga. Ali ni 
bil Božji Sin? Ni bil dober? Vsekakor je bil! Vendar ni hotel sprejeti 
človekove hvale; želel je le slavo svojega Očeta. Vrlina, s katero se je 
ponašal, je bila ponižnost. Rekel je: »Vzemite nase moj jarem in 
učite se od mene, ker sem krotak in v srcu ponižen, in našli boste 
počitek svojim dušam.« (Evangelij po Mateju 11,29; poudarek 
dodan) 

Božja ljubezen rojeva resnično ponižnost. Beremo, da ljubezen 
»se ne ponaša, se ne napihuje« (Prvo pismo Korinčanom 13,4). 
Ponos išče svoje; ljubezen pa ne išče svojega. Ponos prezira vsako 
poslušnost, ki ne koristi lastnemu cilju; ljubezen išče slavo tistega, 
ki mu služi. Ubogamo, ker ljubimo; želimo si uspeha, ker hočemo, 
da je Bog deležen časti. Hrepenimo po tem, da bo poveličan. Morda 
je zato Pavel rekel: »Ko bi imel vso vero, da bi gore prestavljal, 
ljubezni pa bi ne imel, nisem nič.« (Prvo pismo Korinčanom 13,2) 

 
IZPO LN IT E SVO J N AMEN 

 
Poklicani smo obroditi sadove in se boriti za našega Boga. Šele ko 
hodimo po njegovih poteh, lahko resnično počastimo njegovo 
čudovito ime. Molim, da boste to sporočilo razumeli kot koristno za 
svoje dobro in za Božjo slavo. Upoštevanje Božje besede se v luči 
našega razmišljanja morda zdi kot norost, toda ali ni Bog rekel, da 
je »Bog po norosti oznanila sklenil rešiti tiste, ki verujejo« (Prvo 
pismo Korinčanom 1,21)? Po drugi strani pa nam je rečeno: »Kajti 
Božja norost je modrejša od ljudi in Božja slabotnost močnejša od 
ljudi.« (Prvo pismo Korinčanom 1,25) Spomnite se, poklicani smo, 
da »vsakršno visokost, ki se dviga proti spoznanju Boga, in vsako 
misel podvržemo poslušnosti Kristusu« (Drugo pismo Korinčanom 
10,5, poudarki dodani). 

Mišljenje, ki nasprotuje poslušnosti, je ponosno. Upira se 
Božjemu nasvetu. Ne priznava Božje besede kot končne avtoritete. 
Kot smo videli v tej knjigi, je tudi nevarno. Bog bo v teh dneh imel 



247 

VELIK A VERA 

svoje ljudstvo, ki bo hodilo v veliki veri, avtoriteti in pogumu. Ti 
bodo tisti, o katerih je Pavel rekel, da bodo pripravljeni »kaznovati 
vsako neposlušnost, ko se bo [njihova] poslušnost dopolnila« 
(Drugo pismo Korinčanom 10,6). 

Časa je malo, zato moramo biti učinkoviti. Poslušnost nas 
ohranja učinkovite. Ko sem se na novo rodil, sem bil precej aktiven, 
vendar mi je primanjkovalo poslušnosti. Bil sem neučinkovit, poleg 
tega pa občasno tudi škodljiv. Bolj ko sem rasel, bolj sem spoznaval, 
da se je vestnost v poslušnosti, tudi če na trenutke ni bilo videti, da 
kam pelje, na koncu vedno izkazala za učinkovito. 

Vaš namen v Bogu je pred vami. Ko se odločite za poslušnost, se 
odločite za izpolnitev svojega namena. Nič in nihče vas ne more 
ustaviti. Pri Davidu, Jožefu, Mojzesu, Jozuetu, Ani, Noetu in Esteri, 
kakor tudi pri drugih patriarhih, se je leta zdelo, da je vse videti 
mračno. Vendar ne pozabite, da obstaja dvorana slavnih za tiste, ki 
izpolnijo svoj namen, imenovanim posameznikom pa je uspelo. Bog 
v teh zadnjih dneh išče moške in ženske, ki jih bo lahko dodal na 
seznam patriarhov, ki bodo pred Kristusovim sodnim stolom 
deležni časti. Molim, da bomo med tistimi, ki izpolnijo poslanstvo, 
da prinesejo slavo našemu čudovitemu Gospodu. 



 



249 

SEDEMNAJSTO POGLAVJE 

ZAK LJUČ EK  
Sad, ki ga uživamo, ko prebivamo pod Božjo zaščito, nas popelje na 

njegovo gostijo. Tam smo deležni njegovega obilja. 

njigo smo začeli s tragično odločitvijo prvih zakoncev. Ta 
mož in žena sta izstopila izpod kritja Vsemogočnega ter vir 
spoznanja, kaj je prav in kaj narobe, poiskala zunaj Božjega 

okrilja. Odklonila sta njegovo avtoriteto, mi pa smo se iz njunega 
padca in iz primerov tistih, ki so jima sledili, nečesa naučili in se 
lahko kar naprej učimo. 

Zaključimo z drugo stranjo – nagrado za tiste, ki ostanejo v 
senci Vsemogočnega. 

Z užitkom posedam v njeni senci in njen sad je sladek mojim ustom. V 
vinski hram me je peljal in njegov prapor nad mano je ljubezen. (Visoka 
pesem 2,3–4) 

V njegovi senci je drevo življenja. Ta sad ima trajno sladkost. 
Sadež, ki sta ga jedla Adam in Eva, je bil za oči videti dobro, vendar 
je na koncu prinesel smrt. Enako velja za vsak sadež, ki ga uživamo 
z drevesa razuma. Sad, ki ga uživamo, ko prebivamo pod Božjim 
kritjem, nas popelje na njegovo gostijo. Tam smo deležni 
njegovega obilja. 

Zelo verjetno je, da ste med branjem te knjige občutili bolečino 
kot posledico notranjega zavedanja. Bolečina ni vedno slaba, v tem 
primeru nakazuje dve stvari. Prvič, pričuje o občutljivosti vaše vesti 
in njeni dojemljivosti za Svetega Duha. Drugič, obstaja rešitev – 
imenuje se spokorjenje. Obstaja bistvena razlika med notranjim 

K 



250 

PO D KRITJEM  

 

pričevanjem in obsodbo. Oboje spremlja bolečina, toda prvo ponuja 
izhod, drugo pa ne. Spokorjenje je preprosto sprememba v srcu, ki 
vodi v spremembo v umu in dejanjih. Gre za to, da rečete: »Gospod, 
stvari sem počel na svoj lasten način in videl jalovost tega, sedaj pa 
se odločam, da se bom podredil tvoji poti.« Gre za odločitev, da 
zapustimo pot razuma, rojeno iz drevesa spoznanja dobrega in 
hudega, in se vrnemo na pot poslušnosti. 

V molitvi in premišljevanju odprite svoje srce in dovolite 
Svetemu Duhu, da vam pokaže področja neposlušnosti v vašem 
življenju. Po potrebi ponovno preglejte različna poglavja, ki se 
posebej nanašajo na vašo situacijo. Dovolite, da Božja beseda 
preišče vaše življenje. Luč Božje besede razkriva področja 
neposlušnosti. To so lahko področja, povezana z Božjo neposredno 
ali pooblaščeno avtoriteto. Zapišite si jih na poseben list papirja. Ko 
to storite, molimo skupaj za odpuščanje in obnovo. 

 
Nebeški Oče, v Jezusovem imenu mi odpusti mojo neposlušnost in 
nepodrejenost. Živel(-a) sem skladno s svojim lastnim razmišljanjem in 
posledično živel(-a)  v uporništvu na naslednjih področjih. 

 Počel(-a) sem: (Na podlagi seznama priznajte vsako področje, na 
katerem ste grešili proti Božji avtoriteti. Vključite tako neposredno 
kot pooblaščeno avtoriteto.) 
Spokorim se za vsako od teh področij mišljenja in obnašanja. Prosim te, 
da mi odpustiš in me očistiš s krvjo mojega Gospoda Jezusa. 
Nameravam se podrediti tvoji avtoriteti in pri tem se bom podredil(-a) 
avtoritetam v družini, državi, cerkvi in družbi, ki si jih postavil v mojem 
življenju. Daj mi svojo milost, da ne bom le hrepenel(-a) po tem, ampak 
da bom delal(-a), kar ugaja tebi. Prosim za srce, ki se veseli v 
podrejenosti in poslušnosti. Svoje življenje predam svojemu Gospodu 
Jezusu Kristusu in se odpovedujem vsakršnemu uporništvu. Na kakršen 
koli način si me poklical, da poveličam tvoje ime, se željno 
podrejam. Amen. 

 
Če je primerno, pojdite osebno do naštetih oseb, ki imajo 

avtoriteto, ali jim napišite pismo in jih prosite za odpuščanje. To ni 
čas, ko bi morali koga kriviti ali se zagovarjati, temveč priložnost, 
da prevzamete odgovornost za svoj del v kakršnih koli težavah. 



251 

ZAK LJUČEK 

Tako boste lahko opazovali Božjo roko, kako deluje v vaš prid. 
Hvala, ker ste izbrali pot, ki je tako nasprotna toku tega sveta. S 

svojo poslušnostjo pospešujemo namene našega čudovitega Kralja. 
Nagrada za vašo poslušnost bo velika. 

Njemu pa, ki vas more varovati pred padcem ter vas brez madeža in 
v veselju postaviti pred svoje veličastvo, edinemu Bogu, našemu 
odrešeniku, po našem Gospodu Jezusu Kristusu: slava in veličastje, 
moč in oblast pred vsemi veki in zdaj in na vse veke! Amen. 

Judovo pismo 1,24–25 

Pomnite: 
Ostanite POD KRITJEM! 



 

Osvoboditev iz smrtonosne zanke zamere 

Knjiga Satanova zanka razkriva eno najbolj varljivih pasti, ki jih sovražnik uporablja, da vernike 

odpelje stran od Božje volje. Govorimo o zameri. Večina ljudi, ki se ujamejo v to Satanovo 

zanko, se tega sploh ne zaveda. 

 

Ne pustite se zavesti! Jezus je rekel: »Ni mogoče, da bi pohujšanja ne prišla« (Evangelij po Luku 

17,1). Ne morete vplivati na to, ali vas bodo drugi prizadeli ali ne. Lahko pa se odločite, kakšen 

bo vaš odziv. Če z zamero pravilno opravite, boste postali močnejši, ne pa zagrenjeni. Samo 

pravilen odziv vas bo popeljal v neoviran odnos z Bogom. 

John Bevere nas s svojim sporočilom uči, kako živeti po Božji volji ter se osvoboditi sumničavosti 

in nezaupanja. Lahko ubežite miselnosti žrtve ter živite brez bremena razočaranja in 

naraščajoče grenkobe. Ko boste odkrili višjo raven podrejenosti Bogu, bo vaše življenje polno 

odpuščanja, sprave in vedno večje radosti. 

 

 

Na voljo na:             MessengerX.com 






	first page
	second page
	cela knjiga prvi del v2
	Kazalo
	Zahvale
	PRVI DEL

	Uvod v življenje pod kritjem
	Težko se je
	Izkušnja, ki mi je odprla oči
	Srečanje, ki ga ne bom nikoli pozabil
	Srečanje z Gospodom
	Moj odziv in spokorjenje kot naslednji korak
	Potrto in pobito srce
	DRUGI DEL

	Opredelitev greha
	Pomanjkljiva povezava z osnovno opredelitvijo
	Kaj pa »veliki grehi«?
	Čas nepostavnosti
	Šok in agonija zablode

	Skrivna moč nepostavnosti
	Dve pomembni vprašanji
	Skrivna moč nepostavnosti
	Razlika med razodetjem in posredovanim znanjem
	Kako je kači uspelo?
	Spočet greh – sledi suženjstvo
	Njegov današnji način delovanja ni nič drugačen
	Razmislite o Jezusu

	Posledice
	Adamovi potomci
	Zakaj Bog ni sprejel Kajna?
	Moral bi mu gospodovati
	Prost dostop

	Posledice
	Delna poslušnost
	Tančica zablode
	Postopek v treh korakih
	Nazoren primer
	Poslušnost ali žrtev
	Uporništvo in čarovništvo
	Suženjstvo skozi neposlušnost

	Uročen
	Odklonjeno prekletstvo
	Obrnitev prekletstva
	Zapeljani v neposlušnost
	Kdo vas je spravil pod prekletstvo?
	»Nimate sočutja«
	Prebujen s sodbo
	Tri mesece in pol trajajoča bolezen
	Takojšnje olajšanje ob resničnem spokorjenju
	Pomembno pojasnilo
	TRETJI DEL

	Božje postavljeno kritje
	Ali Bog ve, kdo je na čelu?
	Oblasti
	So hudobne oblasti postavljene od Boga?
	Je bilo krivo njihovo slabo ravnanje?
	Velika rešitev?
	Vsa zemlja je spoznala
	Globočina Božje modrosti
	Herod Agripa I.

	Kralja imejte v časti
	Srce parajoč razgovor
	Strah Gospodov prinaša čast
	Dve napaki nikoli ne vzpostavita pravice
	Po katerih zakonih živimo?
	Srce, ki spoštuje avtoriteto
	Podobno tudi na vseh področjih avtoritete

	Dvojna čast
	Žalitev, spremenjena v blagoslov
	Kdo je Sodnik?
	Kdaj oditi
	Red duhovne avtoritete
	Nagrada, če sprejmemo duhovno avtoriteto
	Bi lahko bil moj prijatelj?
	Moja lastna izkušnja
	Dvojna čast
	Tisti, ki jih ustanovijo voditelji

	Poslušnost in podrejenost
	Pomanjkanje hrane
	Težava je bila pri meni
	Podrejenost brez poslušnosti
	Kje potegnemo črto
	Danielova odločitev spoštovati višji zakon
	Izid ni vedno prijeten
	Brez sivih območij

	Kaj, če mi avtoriteta naroči …?
	Bolje nam je bilo brez tebe!
	Kaj, če znam razločiti …?
	Kdo ga je postavil na ta položaj?
	Voditeljevo srce je v Božjih rokah
	Nepoznavanje vseh dejstev
	Resnična priprošnja
	Zavoljo tistega, ki ima avtoriteto
	Kaj, če je to v nasprotju s tem, kar mi je Bog pokazal?

	Nepravična obravnava
	Zlomljenost je povezana z avtoriteto
	Kaj pa osorni voditelji?
	Kristusov primer
	Vera otroka
	Šef, ki je sklenil, da mi bo škodoval
	Študent leta
	Davidovo srečanje z nerazumno avtoriteto
	Nenadna sprememba
	Sklenil me je uničiti
	Položaj blagoslova

	Samoizzvana sodba
	Pravilno, a kljub temu napačno
	Samoizzvana sodba
	Darovi v primerjavi z avtoriteto
	Naučiti se podrejenosti iz sodbe
	Zakaj se povzdiguješ?
	Duhovna avtoriteta je ustanovljena
	Preuranjeno v svoj klic
	Samoimenovanje – zavajajoče in nevarno
	Uporništvo je nalezljivo



	inside 1
	inside 2
	inside 3
	inside 4
	cela knjiga drugi del v2
	Še nekaj vidikov
	Družina
	Pri meni si ni preveč dobro izšlo
	Posebna opozorila za otroke
	Zakon
	Nerazumni ali neodrešeni možje
	Avtoritete v družbi
	Splošna vprašanja
	Prepoznavanje avtoritete

	Velika vera
	Gospod, pomnôži nam vero
	Pravi čas za služabnikov obrok?
	Povezava med vero in poslušnostjo avtoriteti
	Poslušnost, dokler ni končano
	Velik pogum v veri
	Varovalka ponižnosti
	Izpolnite svoj namen

	Zaključek

	prezdzadnja
	last page



