





POD
KRITJEM

JOHN BEVERE



Under Cover, Slovenian, by John. P. Bevere
© 2025 Messenger International
MessengerInternational.org
Originally published in English as Under Cover
ISBN 978-0-785-26991-5
Additional resources in Slovenian are available for
free download and video streaming at
MessengerX.com and on the MessengerX app

To contact the author: JohnBevere@ymail.com

This book is a gift from Messenger International and is
NOT FOR SALE

Printed in Slovenia

Pod kritjem v slovens¢ini, avtor John P. Bevere

© 2025 Messenger International

MessengerInternational.org

Prvotno izdana v angles¢ini z naslovom Under Cover

ISBN 978-0-785-26991-5

Dodatna gradiva v slovens¢ini so na voljo za

brezplacen prenos in pretocno predvajanje na
MessengerX.com in v aplikaciji MessengerX

Ce zelite vzpostaviti stik z avtorjem: JohnBevere@ymail.com

Ta knjiga je darilo organizacije Messenger International in
NI NAPRODAJ.

Natisnjeno v Sloveniji.

Vse svetopisemske vrstice, razen kjer je izrecno navedeno drugace, so iz Slovenskega
standardnega prevoda, © 1996, 2003 Drustvo Svetopisemska druzba Slovenije; vrstice iz
Ekumenske izdaje so oznacene s kratico EKU, Ekumenska izdaja, © 1974 United Bible Societies
(Zdruzene bibli¢ne druzbe), © 2021 Svetopisemska druzba Slovenije; vrstice iz Chraskovega
prevoda pa s kratico CHR, Chraskov prevod, pravopisno prenovljena izdaja © 1914 British &
Foreign Bible Society (Britanska in inozemska bibli¢na druzba), © 2017 Svetopisemska druzba
Slovenije.

App Store je blagovna znamka druzbe Apple Inc., registrirana v ZDA in drugih drzavah.
Google Play in logotip Google Play sta blagovni znamki druzbe Google LLC.



To knjigo posvecam svojemu
prvorojencu Addisonu Davidu Bevereju.

»Moder sin razveseljuje oceta.«
PREGOVORI 10,1

Tvoje ime pomeni »ljubljeni, ki je vreden zaupanja«.
Vsekakor zivi$ skladno s tem imenom in po navodilih te
knjige. Zelim ti, da podeduje$ najbogatejse BoZje blagoslove
in obljube in da BoZje obli¢je e naprej sije nad tabo.

Da bos Zivel dolgo in uspesno Zivljenje.

Z materjo te ljubiva in sva
blagoslovljena, da si najin sin.






KAZALO

Zahvale - vii
Prvi del
Uvod v Zivljenje pod kritjem
1. Uvod v zivljenje pod kritjem 3
2. Tezko se je upirati ostnu 11
Drugi del:
BoZje neposredno pokritje
3. Opredelitev greha 27
4. Skrivna mo¢ nepostavnosti 39
5. Posledice neposlusnosti I 55
6. Posledice neposlusnosti II 65
7. Urocen 81
Tretji del:
BozZje postavljeno pokritje
8. Ali Bog ve, kdo je na celu? 97
9. Kralja imejte v casti 111
10. Dvojna cast 125
11. Poslusnost in podrejenost 145
12. Kaj ¢e mi avtoriteta narodi... ? 159
13. Nepravi¢na obravnava 179
14. Samoizzvana sodba 199
15. Se nekaj podrobnosti 217
16. Velika vera 233

17. Zakljucek 249






ZAHVALE

Moja najgloblja zahvala gre ...

... moji Zeni Lisi. Za ure, ki si jih porabila za urejanje te knjige.
V prvi vrsti pa se ti zelim zahvaliti, da si moja najdraZzja prijateljica,
najzvestejsa podpornica, Zena in mati najinih otrok.

Najinim $tirim sinovom, Addisonu, Austinu, Alexandru in
Ardenu. Vsak od vas je v moje Zivljenje prinesel neizmerno veselje
in je zame prav poseben zaklad. Hvala, ker ste soudeleZeni pri
izpolnjevanju Bozjega klica ter me spodbujate k potovanju
in pisanju.

Mojim starsem, Johnu in Kay Bevere. Hvala vama za predano
zivljenje, ki sta ga Zivela pred mojimi o¢mi. Oba sta me ljubila ne le
z besedami, ampak predvsem s svojimi dejanji.

Najpomembnejsa pa je moja iskrena zahvala Jezusu, mojemu
Gospodu. Ni besed, s katerimi bi lahko izrazil vse, kar si storil
zame in za svoje ljudstvo. Ljubim te bolj, kot lahko izrazim.

Vil






PRVI DEL

UVOD V ZIVLIENJE
POD KRITJEM






PRVO POGLAVJE

UvOD V ZIVLEN E POD KRITJEM

Pogosto so bolece besede in ne laskajoce tiste, ki

nazadnje prinesejo najvecjo osvoboditev in zascito.

od kritiem - ta besedna zveza se lahko nanasa na Stevilne

okolis¢ine. V svoji najpreprostejsi obliki lahko opisuje

majhnega otroka, udobno names¢enega pod kritje tople odeje
ali varno skritega za telesom star$a v primeru pretece nevarnosti. V
civilnem smislu si lahko predstavljamo mesto pod policijsko ali
vojasko zascito. Besedna zveza lahko opisuje tudi denimo zival, ki
se skriva v goscavi, jami ali podzemnem zatocis¢u. Lahko se prav
tako nanasa na druZino, ki uziva v zavetju in varnosti svojega doma,
medtem ko zunaj divja neurje.

Spominjam se, da sem kot otrok Zivel na obmocju pogostih
neviht. Opazovali smo temne oblake, ki so se kotalili mimo nasih
panoramskih oken, in poslusali spremljajo¢i zvok oddaljenega
grmenja. V nekaj minutah je nevihta v polni moci pridrvela nad
hiso. Strelam je sledilo takoj$nje udarno grmenje. Slisati je bilo
deZne kaplje, ki so kot tisoc¢i drobnih kladiv udarjale ob naso streho.
V nevihti je hisa nudila $e vedji obcutek varnosti in zanesljivosti kot
sicer. Svet na zunanji strani oken je bil moker, hladen in nevaren
zaradi smrtonosnih udarcev strel. Toda v notranjosti hise smo bili

3



POD KRITJEM

na varnem in suhem ter zas¢iteni pred strahovlado nevihte. Bili smo
pod kritjem.

Namesto omenjene besedne zveze bi lahko uporabili tudi izraz
pod krinko. Ta se nanaSa na varnost, ki izvira iz skrite identitete.
Agent, ki je pod krinko, se lahko prosto giblje, ne da bi ga sovraznik
prijel. Njegova vlada ga je skrila pod krinko laZznega imena, da se
lahko prosto giblje po sovraznem obmocju. Skratka, v vseh primerih
govorimo o neki obliki zas¢ite in svobode.

Toda kako se izraz pod kritjem lahko nanasa na kristjane? David
pise: »Tisti, ki stanuje v zavetju Najvisjega, ki prenocuje v senci
Mogoc¢nega, pravi Gospodu: >Moje zatocis¢e in moja trdnjava, moj
Bog, ki vanj zaupam.« (Psalm 91,1-2) Tudi tukaj je govora o
varnem zatocis¢u za tistega, ki je v Njegovi senci. Vendar pa iz
zacetnih besed te vrstice, »tisti, ki ...«, izhaja pomembno vprasanje:
»Kdo je pod njegovim kritjem?« Knjiga, ki jo drzite v rokah, je
iskanje tega najpomembnejSega odgovora. Na kratko, tisti, ki je pod
kritjem, je tisti, ki je pod Bozjo avtoriteto.

Adam in Eva sta v vrtu uzivala v svobodi in varnosti pod
Bozjim okriljem. Vendar pa sta se v trenutku, ko nista ubogala Boga,
znasla v potrebi prav po tistem, iz ¢esar sta prostovoljno izstopila ...
potrebovala sta biti »pokrita« (Prva Mojzesova knjiga 3,7). Njuna
neposlusnost Bozji avtoriteti je ¢lovestvu odvzela sladko svobodo in
zasc¢ito, ki so ju ljudje na zacetku poznali.

Sprijaznimo se. Avtoriteta ni priljubljena beseda. Ce pa jo
zavrnemo ali se je ustrasimo, izgubimo izpred o¢i zas¢ito in koristi,
ki jih avtoriteta ponuja. Bojimo se je, ker nanjo ne gledamo z Bozje
perspektive. Nasa drza do avtoritete me pogosto spominja na
situacijo, ki se je zgodila z mojim tretjim sinom.

Ko je Alexander vstopil v prvi razred, je imel slabo izkusnjo s
svojo uciteljico. Bila je ¢emerna in nenehno razdrazena, razmer v
razredu ni imela pod nadzorom in pogosto je vpila na ucence.
Alexander je bil prepogosto tar¢a njenih izbruhov, ker je ustvarjalen
in energic¢en mladeni¢, ki raje govori kot moléi. Cas v oli je dojemal

4



UVOD V ZIVLENE POD KRITEM

kot odli¢no druzabno srecanje. Ni treba posebej poudarjati, da je
zaradi svojega pristopa do Sole prihajal v spore z uciteljico in izzival
njeno potrpezljivost.

Po pouku sva z Zeno velikokrat pristala v njeni pisarni na
posvet. Sodelovala sva z uciteljico in spodbujala Alexa, naj se
podredi njenim pravilom in sodeluje pri pouku, vendar je ves ta
stres zaviral njegovo strast do strukturiranega akademskega ucenja.

Nato smo se preselili v novo drzavo, Alex pa je napredoval v
drugi razred. Imel je ¢isto drugac¢no uciteljico. Bila je skoraj preve¢
prijazna in s skrajno obcutljivostjo je spremljala zadovoljstvo svojih
ucencev. Zdelo se ji je, da je Alex ocarljiv decek, in zaradi svoje
narave jo je najverjetneje vzljubil. Vendar se je tako izmazal skoraj z
vsem in se ob tem zelo malo naucil. Zdelo se je, da se Alex v $oli
uspesno znajde, ne da bi sploh usvojil zahtevano snov, zato smo ga
preselili v ¢udovito zasebno $olo, ki je poudarjala znanje.

Tam se je pocutil izgubljenega in razocaranega. Nenadoma se
zna$el med otroki, ki so v prvih dveh letih blesteli v znanju. Alex je
bil zdaj pod vodstvom dobre in prijazne, vendar odlo¢ne uciteljice.
Kmalu se je izkazalo, da v znanju zaostaja za so$olci. Ponovno so
sledila pogosta, a tokrat tudi koristna srec¢anja z njegovo uciteljico. Z
Liso sva se bolj vklju¢ila v njegovo delo.

Ce cel dan prezivite v $oli in vam e zvecer star$i dihajo za vrat,
to lahko hitro postane preobremenjujoce. Velikokrat se je Alex
preprosto zaprl vase. Spet drugi¢ so mu iz o¢i tekli potoki solz, in to
kljub temu, da je v resnici napredoval.

Nekega dne je ¢ustveno dosegel dno. Njegovi bratje so odsli na
Solsko zabavo z rolkanjem, on pa je moral ostati doma, da opravi
nekaj nedokoncanih nalog, ki jih je pred tem skril v svojo pisalno
mizo. Zamudil je zabavo zaradi kupcka nalog od uciteljice! Ni
premogel drugega kot jok. Cas je bil za $e en pogovor med o¢kom in
sinom. Po nekaj besedah sem dojel, v ¢em je teZava. V njegovih oc¢eh
je bil njegov polozaj popolnoma brezupen. Po njegovem obrazu so
kar naprej tekle solze in sploh ni slisal, kaj njegov oce govori. Sledilo

5



POD KRITJEM

je nekaj trenutkov brez besed. Alex je imel sklonjeno glavo in jokal.

Nikoli ne bom pozabil, kaj se je zgodilo zatem. Zravnal se je, se
nekoliko zbral in si obrisal obraz, nato me je pogledal s tistimi
velikimi ¢okoladno rjavimi in zdaj samozavestnimi o¢mi. O¢itno se
mu je porodila ideja, ki bi lahko resila njegove teZzave in obrisala
solze. Zravnal se je in prekriZzal roke. Z resnobnim glasom je rekel:
»Oc¢ka, nekaj bi ti rad povedal. Pozna$ mojo sosolko Jessico?

Ona ne verjame v zdravnike.« Okleval je in nato dodal: »No,
ocka, jaz pa ne verjamem v uciteljice.«

Tezko sem se zadrZeval, da se ne bi nasmehnil ali zasmejal. S
svojo pripombo me je &isto presenetil. Nadaljeval je: »Ce moja
soSolka Jessica lahko ne verjame v zdravnike, jaz ne bom verjel v
uditeljice.« Smeha nisem ve¢ mogel zadrzevati. Ce bi to rekel z
obupanim tonom glasu, ne bi bilo tako smesno. Toda ton njegovega
glasu ni bil obupan. Res je mislil, da je odkril nekaj, kar bo resilo vse
njegove tezave. Bil je enako resen kot oseba, ki prica v
sodni dvorani.

Seveda sem izkoristil priloZznost in mu razlozil, kje bi bil, ¢e ne
bi imel uciteljev. Z njim sem delil, kako je bilo, ko sem prejsnje leto
obiskal Angolo v Afriki, da bi tam pomagal pri hranjenju stradajocih
otrok. Ti otroci bi dali vse, da bi dobili priloznosti, ki jih je imel
Alexander! Izkoristili bi priloZnost za ucenje, ker so razumeli, kako
pomembno je, da bodo lahko pozneje skrbeli za svoje druzine. Po
moji dolgotrajni razlagi se je nerad odrekel svoji novo odkriti
filozofiji in se vrnil h kuhinjski mizi, da bi opravil svoj
kupcek nalog.

Naslednjih nekaj tednov sem razmisljal o tem pogovoru s sinom
in si nisem mogel pomagati, da ne bi potegnil vzporednice med tem
dogodkom in pogledom nekaterih ljudi na avtoriteto. Prepogosto
imajo ljudje zgodovino neprijetnih izkuSenj z avtoriteto; nekateri
zaradi nepotrebno strogih voditeljev, drugi so kot Alexander zaradi
razocaranja zaceli dojemati avtoriteto kot oviro na poti do uzitka in
tega, kar je po njihovo najboljSe za njih, ¢eprav so v resnici nad sabo

6



UVOD V ZIVLENE POD KRITEM

imeli dobre voditelje in avtoriteto. Toda iz teh neprijetnih izkusen;j
se je razvila subtilna drZa: preprosto ne verjamem v avtoriteto ali, ¢e
povemo bolj odraslo, ne bom se podredil avtoriteti, Ce se z njo najprej
ne strinjam.

Toda kaksen je Bozji pogled na vse to? Ali se moramo podrejati
avtoritetam, tudi ¢e so nepostene? Kaj, ¢e so pokvarjene? Kaj, ce
nam narocijo, naj storimo nekaj, kar je po naSem mnenju narobe?
Kaj, ¢e nam narocijo, naj gresimo? Kje je treba potegniti ¢rto? Poleg
tega, zakaj naj bi se sploh podrejali? Ali obstajajo kaksne koristi? Ali
se ne bi mogli vsi preprosto pustiti voditi BoZjemu Duhu?

BoZja beseda ponuja konkretne odgovore na vsa omenjena
vprasanja. Menim, da je to ena najpomembnejsih knjig, ki mi jih je
Gospod narocil napisati, ker obravnava temeljni vzrok stevilnih
tezav, s katerimi se ljudje v cerkvi trenutno soocajo. Zakaj je Lucifer
padel? Zaradi upornistva. Zakaj je Adam padel? Zaradi upornistva.
Kaj je vzrok, da mnoge med hojo z Bogom odnese stran? Vzrok je
upornistvo. Najbolj streznjujoce je dejstvo, da upornistvo v vecini
primerov ni o¢itno, temve¢ subtilno.

V tej knjigi delim tudi primere lastnih neuspehov. Nisem
oblastiZeljen voditelj, ki bi Zelel spraviti svoje ovce, sodelavce ali
druzino v podrejen polozaj. Imam ¢udovite sodelavce in druzino. In
nisem pastor. Zato pisem kot c¢lovek, ki je storil veliko napak ali,
natanc¢neje, grehov. V osemdesetih letih sem sluzil v okviru dveh
mednarodnih kré¢anskih sluzb in iz teh izkusenj izhaja vecina mojih
negativnih primerov. Pri vsakem incidentu je najbolj streznjujoce to,
da sem z vsem srcem verjel, da imam prav, ¢eprav sem se v resnici
motil. Izjemno hvaleZen sem nasemu Gospodu, da mi je prek svoje
Besede pokazal moje motive.

Moja iskrena Zelja je, da se iz mojih teZav cesa naucite in se
izognete enakim napakam. Molim, da se boste iz moje nespameti
necesa naucili in imeli od tega korist. Kajti tisto, cesar sem se naucil
na podlagi svojih izkuSenj in resnic, ki sem jih spoznal v tem
procesu, je bilo hkrati koristno in ¢udovito. Skozi spokorjenje sta

7



POD KRITJEM

prisli varnost in oskrba.

Verjamem, da se lahko med branjem te knjige enako zgodi tudi
vam. Med branjem svetopisemskih in mojih lastnih primerov bo
resnica osvetlila tudi vaSe srce. Nekatere tocke bodo morda samo
podkrepile tisto, kar Ze veste, medtem ko bodo druge prinesle
osvoboditev. V vsakem primeru molim, da boste s krotkostjo
sprejeli BoZjo besedo, kajti to je Zelja mojega srca med pisanjem
te knjige.

Ko smo sooceni z resnico, se lahko odzovemo na dva nacdina.
Lahko se enako kot Adamov sin Kajn razjezimo in za¢nemo braniti
ter zgresimo razodetje, ki ga tako zelo potrebujemo (Prva Mojzesova
knjiga 4). Ali pa se odzovemo s poniznostjo in zlomljenostjo kot
David, ko ga je Natan soocil z resnico, ter dovolimo, da bole¢ina in
spokorjenje pripeljeta na$ znacaj na visjo stopnjo bogabojecnosti
(Druga Samuelova knjiga 12). Imejmo v teh zadevah Davidovo srce
in zavrnimo ponos, ki nas Zeli odvrniti od BoZjega nacrta oskrbe in
zasCite za nas.

Ko se podajate na to pot, imejte v mislih, da so bolece besede in
ne laskajoce pogosto tiste, ki nazadnje prinesejo najvecjo
osvoboditev in zasc¢ito. Ko sem obiskoval drugi razred, mi je tik
pred obveznim cepljenjem prijatelj povedal, kako zelo boli. Na
podlagi njegovih besed sem se odlo¢il, da se injekciji s cepivom za
vsako ceno izognem. Prepiral sem se z dvema medicinskima
sestrama, dokler nista obupali. Nato pa so se starsi usedli z mano in
mi razlozili, kaj se lahko zgodi, ¢e se ne cepim proti tuberkulozi. Ker
sem pred tem Ze izgubil sestro zaradi raka, sem vedel, da me Zelijo
samo zascititi. Vedel sem, da bo cepljenje nekoliko bolece, vendar
me bo zas¢itilo pred toliko hujso bolecino, ki bi jo moral trpeti, ¢e bi
zbolel za hudo in morda celo smrtno boleznijo. Ko sem razumel,
sem se prostovoljno vrnil v zdravstveno ustanovo.

Imejte ta primer v mislih, ko boste naleteli na kaksno neprijetno
ali celo boleco resnico iz BoZje besede, ki pa ima tako kot cepivo
zascitne ucinke. Vedite, da so poti nasega nebeskega Oceta popolne,

8



UVOD V ZIVLENE POD KRITEM

in to, kar se v¢asih zdi trenutno neugodno ali bolece, je dejansko del
njegovega nacrta za naso zascito, blagoslov ali odreSitev koga
drugega. Nikoli ne pozabite, da je njegova ljubezen do nas dista,
popolna in vec¢na.

Pred zacetkom nasega popotovanja molimo skupaj:

Nebeski Oce, v svojem notranjem bitju si Zelim tvoje resnice bolj od udobja ali
uzitka. Zato izrocam svoje srce in duso v tvoje roke, vedoc da so tvoje poti popolne.
Ljubis me dovolj, da si dal tistega, ki je zate najpomembnejsi, svojega Sina, Jezusa,
da je umrl zame in mi podaril vecno Zivljenje. Ce me tako ljubis, si gotovo Zelis
dokoncati delo, ki si ga zacel v mojem Zivljenju. Prosim te, da mi med branjem te
knjige govoris po svojem Duhu in mi pokazZes svojo pot za moje Zivljenje. Odpri mi
o¢i, da vidim, in usesa, da sliSim tvojo Besedo. Razodeni mi Jezusovo velicino bolj
kot kadar koli. Vnaprej se ti zahvaljujem za to, kar bos storil v meni po svoji besedi,
zapisani v tej knjigi. V Jezusovem imenu molim. Amen.






DRUGO POGLAV]JE

TEZKO SE E
UPIRATI OSTNU

Nacela kraljestva je teZko razumeti z
demokraticno miselnostjo.

red mano je izziv, ki je brez BoZje milosti morda nemogoca
naloga. Poskusil bom uciti o avtoriteti sredi sveta, v katerem
je brezboZznost v dnevnem porastu. Zato je vecji del vsebine
te knjige v nasprotju z nacini razmisljanja, ki so obveljali v
tem svetu. V mnogih pogledih je nas um programiran, da razmislja
v nasprotju s temeljnimi resnicami, s katerimi se bomo kmalu
srecali. Vendar je ravno to taktika satana, sovraznika nasih dus -
rad prikaze to, kar nas pelje v suZenjstvo, kot nekaj privlacnega ali
celo dobrega, medtem ko osvobajajoce stvari prikaZe kot suZenjstvo.
Tako se je vse skupaj zacelo. Spomnite se, kako je bilo v vrtu;
njegova metoda je delovala in se od takrat ni ni¢ spremenila. Zato
nas Sveto pismo resno svari, »ne varajte se, moji ljubi bratje«
(Jakobovo pismo 1,16), »in nikar se ne prilagajajte temu svetu,
ampak se tako preobrazajte z obnovo svojega uma, da boste lahko
razpoznavali, kaj ho¢e Bog, kaj je dobro, njemu vSe¢no in popolno«
(Pismo Rimljanom 12,2).

11



POD KRITJEM

Po mojih izkus$njah zahodnjaki (prebivalci demokrati¢nih drzav
Amerike in Evrope) sodimo med tiste, ki se najbolj upirajo
resni¢nemu poslusanju BoZje besede. Razlog je zelo pomemben.
Nacela kraljestva je tezko razumeti z demokratiéno miselnostjo.
Demokracija je v redu za narode sveta, vendar se moramo spomniti,
da je Bozje kraljestvo urejeno kot kraljestvo. Vlada mu kralj in v
njem najdemo polozaje, red in avtoriteto. Zakoni BoZjega kraljestva
ne morejo biti nadomes¢eni z javnim mnenjem, glasovanjem ali
anketami ali biti odvisni od njih. Ti zakoni ne zavisijo od tega, kar
sami verjamemo, da je dobro za nas, v kar je bila Eva tako
prebrisano zavedena. Zato, enako kot je Samuel »razlozil ljudstvu
pravice kraljestva, jih zapisal v knjigo in jo polozil pred Gospoda«
(Prva Samuelova knjiga 10,25), moramo biti tudi mi danes pouceni o
nacelih kraljestva, saj nas danasnja druzba ne uc¢i o nacinih
delovanja kraljestva.

Ce kot verniki poskusamo ziveti s kulturno pogojeno
miselnostjo o avtoriteti, bomo v najboljSem primeru neucinkoviti in
v najslabSem primeru ogrozeni. Lahko se zgodi, da delno ali v celoti
izgubimo oskrbo in zas¢ito, saj smo se odklopili od izvira resni¢nega
zivljenja. Je kot da bi v Zivljenju igrali kosarko, medtem ko Bog
prireja nogometno prvenstvo. Ali kot da bi poskusali uporabljati
elektri¢no napravo, ne da bi jo priklopili na vir napajanja.

Prepogosto se dogaja, da e se z avtoriteto ne strinjamo, jo s
pritozbami spodbijamo ali ji ugovarjamo. Navsezadnje bi morala
biti oblast »iz ljudi, od ljudi in za ljudi«, kajne? Ta in druge podobne
demokrati¢ne miselnosti so se pritihotapile v krs¢anstvo in mnoge
popeljale po zavajajo¢i poti samovlade. Na tej poti gredo od
izzivanja avtoritete do odkritega upiranja avtoriteti. Potem obstajajo
tudi tisti, ki so razvili Se hujSo stopnjo prezira do avtoritete, ki se
kaze v popolnem ignoriranju njenega obstoja. S tem kaZejo, da so
povsem izgubili vsakr$en strah BoZji.

Toda noben od teh pristopov ne prinasa svobode, ki jo i¢emo.

Kajti Sveto pismo pravi:

12



TEZKO SE JE UPIRATI OSTNU

Ce poslusajo in ubogajo,

dopolnijo svoje dni v sreci, svoja leta v veselju.
Ce pa ne poslugajo, odidejo v usmrtitev,
izdihnejo brez spoznanja. (Job 36,11-12)

Ta vrstica govori o poslusnosti Bogu. Bodite pozorni na to, da
gre za obljubo: oskrba in za¢ita v zameno za naSo podreditev
njegovi avtoriteti. Ne spreglejte niti nevarnosti, ki grozi, ce
ignoriramo njegovo vodstvo. Svobodo, v iskanju katere se upiramo
avtoriteti, izgubljamo ravno s svojo nepodrejenostjo tej avtoriteti.
Moja Zena rada ponavlja: »Podrejenost prinasa svobodo, upornistvo
pa zvezanost.« Ta izjava povzema omenjene vrstice iz Jobove knjige.

Nekateri lahko rec¢ejo: »Podrejam se Bogu, ne pa ¢loveku, razen
ce se strinjam z njim.« Nasa vzgoja in nepravilna cerkvena miselnost
nas lahko na ta nacin ovirata. Vendar ne moremo lociti nase
podrejenosti BoZzji inherentni avtoriteti od nase podrejenosti njegovi
pooblasceni avtoriteti. Vsa avtoriteta izvira od njega! Prisluhnite, kaj
pravi Sveto pismo:

Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim. Ni je namrec oblasti, ki ne
bi bila od Boga. In te, ki so, so postavljene od Boga. Kdor se torej upira
oblasti, se upira Bozjemu redu. Tisti, ki se upirajo, pa si bodo nakopali
obsodbo. (Pismo Rimljanom 13,1-2)

V tem odlomku je toliko stvari, o katerih je treba razmisliti, in
pozneje se bomo nekoliko poglobili vanje, zdaj pa Zelim izpostaviti
le nekaj tock. Prvi¢, Bog je tisti, ki postavlja vse obstojece vladarje.
Resnica je, da brez BoZje vednosti nihée ne more priti na polozaj
zakonite avtoritete. Ta koncept moramo vtisniti v svoja srca. Drugic,
upirati se tem oblastem pomeni upirati se BoZjemu redu ali Bogu
samemu, tisti pa, ki to pocnejo, si nakopljejo obsodbo. Ne smemo

13



POD KRITJEM

pozabiti, da nam te besede ni povedal neki oblastiZeljni voditelj,
temvec nas Oce, kajti »vse Pismo je navdihnjeno od Boga« (Drugo
pismo Timoteju 3,16). Dejstvo, da so ljudje te besede sprevracali, ne
pomeni, da ne prihajajo od Boga.

Ceprav si tega morda ne Zelijo priznati, mnogi menijo, da so
odgovorni le Bogu, ne pa tudi drugim avtoritetam. Tisti, ki
razmi$ljajo na ta nacin, so v navzkrizju prav s tistim, ki ga
imenujejo Gospod. Spomnite se Jezusovih besed Savlu (ki je pozneje
postal Pavel): »Tezko¢ ti je, da se upiras ostnu« (Apostolska dela 9,5).
Kmetje so v svetopisemskih ¢asih uporabljali osten. To je bila
priblizno dva in pol metra dolga veja iz hrastovega ali drugega
trdega lesa, s katere je bilo odstranjeno lubje. Na sprednjem koncu je
bila pritrjena koni¢asta konica za dreganje volov med oranjem. Vol
se zagotovo ni Zelel upirati tako ostremu orodju, ki bi mu lahko
povzrocilo veliko bolec¢ine ali ga poskodovalo. Zato je v Pavlovih
dneh ta pregovorna ilustracija sluzila kot prispodoba jalovosti
upiranja nadrejeni avtoriteti ali oblasti.

Tisti, ki se upirajo Bozji avtoriteti, bodisi neposredno, kot v
Pavlovem primeru, ali posredno z upiranjem njegovi pooblasc¢eni
avtoriteti, se v resnici upirajo ostnu v Bozjih rokah. Na Zalost je to
pogosto boleca izkusnja in lekcija, ki jo mnogi izmed nas, vklju¢no z
mano, 0svojimo na tezji nacin.

IZKUSNJA, KI MI E ODPRLA OCI

Ko govorim o bolec¢ini, se spominjam, kako sem na bole¢ nacin
spoznal, da upor proti pooblasceni avtoriteti pomeni upor proti
Bozji avtoriteti. Ta izkusnja je zame kot vecni spomenik, kako
nespametno se je upirati ostnu.

Sredi osemdesetih let prejSnjega stoletia mi je bil ponujen
poloZaj mladinskega pastorja v veliki mednarodni cerkveni
skupnosti. Po molitvi in neverjetni potrditvi sem ta poloZaj sprejel

14



TEZKO SE JE UPIRATI OSTNU

kot BozZjo voljo.

Cutil sem se preobremenjenega, saj nisem imel predhodnih
izkusenj s sluZenjem mladim, kljub temu pa sem postal del osebja
ene najhitreje rastocih in najvplivnejsih cerkva v Ameriki. Zacel sem
pozirati knjige in priro¢nike o sluZenju mladim. Avtor ene od knjig
je bil glavni mladinski pastor v cerkvi v Louisiani, ki je imela
izjemen program za mladino. Prosil sem tajnico, naj jih poklice in
vprasa, ¢e lahko pridem in prezivim dva dni z njihovo ekipo.
Tamkajsnji voditelji so me prijazno sprejeli in dolo¢ili smo datume.

Takoj po prihodu so me odpeljali na mladinsko srecanje, ki je
potekalo vsako sredo zvecer. Bil sem osupel. Mladinska dvorana, ki
je imela 1500 sedeZev, je bila skoraj polna! Niso se igrali iger ali
pridigali lahko prebavljive besede, polne kompromisa. Sporocila so
govorila o distosti in moc¢i. Za povrh so bili mladi pravzaprav
navduseni, da so lahko zraven. Bil sem osupel in prepri¢an, da sem
izbral pravi zgled.

Naslednji dan sem se v cerkvi srecal z voditelji. Spet sem komaj
verjel svojim ofem. Sluzenje mladim je imelo lastno stavbo, dve
tajnici za polni delovni ¢as in $tiri mladinske pastorje, prav tako
zaposlene za polni delovni ¢as. Naslednja dva dni sem prezivel na
srecanjih z vsemi S$tirimi mladinskimi pastorji. Statistike so bile
nezasliSane. V tistem casu so sluzili 1250 srednje$olcem in sluzenje
je nezadrzno raslo.

Vsak od stirih pastorjev mi je povedal popolnoma isto stvar.
Uspeh sluzenja je temeljil na »zabavah«, ki so vsak petek zvecer
potekale na ve¢ kot stotih lokacijah po mestu. Zabave so bile
pravzaprav male hisne skupine, katerih cilj je bil odresitev mladih.

Koncept je bil dovolj preprost, a globok. NeodreSene najstnike
je tezko pripeljati v cerkev, vendar jih je enostavno pripeljati na
zabavo. Med tednom so vsakega ¢lana mladinske skupine
spodbujali, naj se osredoto¢i na eno osebo v $oli in jo povabi na
petkovo vecerno zabavo. Tam so uzivali v hrani, druZenju in
sodobni krs¢anski glasbi; nato je izbrani vodja, ki je bil srednjesolec

15



POD KRITJEM

ali Student, zacel z vodenim skupinskim pogovorom, ki je temeljil
na Svetem pismu, in postopoma preusmeril pogovor na temo
odresitve. Nato je ponudil priloznost, da udelezenci lahko predajo
svoja zivljenja Jezusu. Posledica je bila, da je bilo veliko
obiskovalcev ze pri prvem obisku odreSenih. Razlozeno jim je bilo,
kako pomembna je skupnost, udeleZenci so si izmenjali imena in
telefonske Stevilke in posredovano je bilo vabilo na mladinska
srecanja v sredo zvecer.

Udelezil sem se ene od zabav in navdusilo me je, kako je nekaj
dijakov predalo svoja Zivljenja Jezusu. Vrnil sem se v svojo cerkev in
s svojim pomoc¢nikom delil, ¢esar sem se naucil. Po molitvi sem
¢util, da bi morali enako storiti tudi pri nas. Eno nedeljo po
bogosluzju sem na parkiris¢u vizijo z navdusenjem podelil tudi z
nasim glavnim pastorjem. Spodbudil me je: »Krasno, brat. Kar daj!«

O SEM MESECEV NACRTOVANJA IN DELA

V molitvi mi je Bog dal nac¢rt. Nameraval sem zaceti Solo
usposabljanja, da pripravim voditelje. V torek zvecer sem o nacrtu
obvestil celotno mladinsko skupino in na moje veselje se je
naslednjo nedeljo kar sedemdeset od njih prijavilo na tecaj
usposabljanja voditeljev. Naslednjih Sest mesecev sem jih nameraval
tedensko uciti o nacelih vodenja, kot so zvestoba, integriteta,
predanost, sluzenje in vizija. Po petih mesecih je Gospod v molitvi
ponovno spregovoril mojemu srcu in rekel: Izberi stiriindvajset
mladih udeleZencev tecaja in naredi poseben tecaj ucenistva za njih. Iz njih
bos izbral prve voditelje zabav. Nemudoma sem zacel z usposabljanjem
teh voditeljev hisnih skupin.

Naslednja dva meseca sem pripravljal voditelje hisnih skupin in
na glavni mladinski skupini v torek zvecer pridigal o viziji
doseganja mladih prek zabav. S pomoZnim pastorjem sva razvijala
ucni naért za voditelje in urejala Stevilne podrobnosti, kot so bile
lokacije zabav in delitev mesta glede na Solska okrozja in postne

16



TEZKO SE JE UPIRATI OSTNU

stevilke, ter nacrtovala, kako se bodo skupine Sirile in kako bomo
obravnavali napredek. V ta prizadevanja smo se potopili z enim
samim namenom, ki nas je gnal naprej, in to je bilo doseganje
izgubljenih dus.

Vsi so bili navdus$eni. Vizija se je prenasala od voditeljev tudi
na redne obiskovalce mladinskih sre¢anj. Mladi so se Ze pogovarjali,
koga bodo povabili na prve zabave. Molili smo, da bi se Bog
dotaknil src ljudi, da bi se odzvali in spoznali svojo potrebo po
Jezusu ter bili odreseni. Jaz in moj pomoc¢nik sva si Ze predstavljala,
kako se vsak torek dvorana polni z 2500 mladimi. Bili smo milo
rec¢eno polni vizije in strasti.

SRECANJE, KI GA NE BOM NIKOLI POZABIL

Tri tedne pred zacetkom prvih zabav sem stopil na tedensko
pastorsko srecanje, popolnoma nepripravljen na to, kar se je potem
odvilo. Na srecanju je visji pastor z vsemi enajstimi pomoZnimi
pastorji delil naslednje pretresljive besede: »Gospodje, Sveti Duh mi
je pokazal, da usmeritev te cerkve ni, da bi imeli hisne skupine. Zato
Zelim, da ukinete kaksna koli sre¢anja majhnih skupin, ki potekajo v
domovih ¢lanov cerkve.«

Nisem mogel verjeti, kar sem sliSal. Gotovo je morala biti
napaka ali nesporazum. Moj pogled se je srecal s pretresenim
pogledom mojega pomoc¢nika, medtem ko sva se oba borila z
zmedenostjo. Poskusal sem se potolaziti z mislijo, da to gotovo ne
velja za mladino ... govori samo drugim pastorjem. Pastor za samske,
pastor za starejSe, pastor za pare in drugi so imeli hisne skupine,
vendar niso bile preve¢ uspesne in prav tako niso bile osrednja
tocka njihovega sluZzenja. Poleg tega sem pred nekaj meseci na
parkiris¢u govoril s pastorjem in on mi je rekel, naj grem v to smer.
Iz tega sem sklepal, da je mladina gotovo izvzeta iz teh sprememb.

Nisem mogel ve¢ cakati. »Oprosti, pastor. Misli§, razen

17



POD KRITJEM

mladinskega sluzenja, kajne?«

Pogledal me je in rekel: »John, Sveti Duh mi je spregovoril in mi
rekel, da usmeritev te cerkve ne vkljucuje hisnih skupin.«

Ponovno sem spregovoril: »Pastor, se spomnis, kako sem pred
nekaj meseci obiskal tisto mladinsko skupino v Louisiani? Njihova
mladinska skupina $teje 1250 srednjesolcev. Vsi Stirje pastorji so
rekli, da je to zaradi hisnih skupin.« Glavni pastor me je pogledal in
rekel: »John, Sveti Duh mi je spregovoril in mi rekel, da usmeritev te
cerkve ne vkljucuje hisnih skupin.«

Spet sem spregovoril, ton mojega glasu je pridobival
intenzivnost, ko sem razmisljal: gofovo ne razume, kaj Zelim povedati.
Ugovarjal sem: »Pastor, v naso cerkev je tezko spraviti neodreseno
mladino, a na zabavo lahko pripeljemo skoraj vsakega srednjesolca
in, kot sem ti pred nekaj meseci razlagal, bi bile hiSne skupine
pravzaprav osredotocene na doseganje izgubljenih.«

Ponovil je: »John, Sveti Duh mi je rekel, da usmeritev te cerkve
ne vkljucuje hisnih skupin.«

Postajal sem precej strasten in zagovarjal svoje stalis¢e: »Toda,
pastor, lahko napolnimo naso dvorano z 2500 dijaki in Studenti.
Lahko pripeljemo vso mladino v Orlandu na Floridi k odreSenju!«

Ponovil je iste besede.

Priblizno petnajst minut sem se prepiral z njim. Vsi udelezenci
srecanja so lahko ¢utili, kako napetost naras¢a. Na mojo sreco so bile
edine besede, ki so prihajale iz pastorjevih ust, tiste, za katere je
verjel, da mu jih je Bog narocil.

Kon¢no sem utihnil, vendar je v moji notranjosti vrelo. Do
konca sestanka nisem sliSal nicesar ve¢. Vse, na kar sem lahko
mislil, je bilo, kako smo osem mesecev trdo delali na tem projektu. Vedel
je, da to pocnemo; povedal sem mu Ze pred meseci. Kako lahko ustavi nekaj,
kar bi lahko pripeljalo na stotine ali celo tisoce ljudi v kraljestvo? Ustavlja
BoZje delovanje! Kako naj povem mladim? Kaj si bodo mislili moji
voditelji? Letel sem v Louisiano. Kaksna izguba denarja, casa! Ne morem
verjeti, da se to res dogaja! Mojih misli ni bilo konca in v skoraj vseh

18



TEZKO SE JE UPIRATI OSTNU

scenarijih, ki so mi hodili po glavi, sem imel jaz prav in bil na Bozji
strani, pastor pa se je motil!

Ko se je sestanek koncal, sem se hitro izmuznil iz konferen¢ne
sobe. Starej$i, modrejsi pastor me je poskusal ustaviti, da bi mi
spregovoril modre, pomirjujoce in tolazilne besede, vendar sem ga
pogledal in rekel: »Fred, zdaj se ne Zelim pogovarjati!« Dojel je, da
ne bo dosegel nic¢esar, in se umaknil.

Ustavil sem na dovozu pred hiso, odprl vhodna vrata in slisal
pozdrav svoje zZene. Nisem ji odzdravil, temve¢ sem zelo razo¢arano
rekel: »Ne bos verjela, kaj je naredil!«

Ko je slisala ton mojega glasu, je zaskrbljeno odgovorila: »Kdo
in kaj je naredil?«

»Pastor! Ukinil je hisne skupine! Osem mesecev smo delali na
tem. In on jih kar ukine! Si to lahko predstavljas?«

Pogledala me je in zelo neposredno in resno odgovorila: »No,
zdi se, da te Bog poskusa necesa nauciti.« Nato je odsla iz predsobe
v najino spalnico.

Jaz pa sem se razjezil nanjo. Odvihral sem v kuhinjo, naslonil
noge na stol ter nekaj ¢asa strmel skozi okno in premisljeval, kako
zelo se moj pastor moti. Tem mislim pa sem dodal $e razmisljanje,
kako neobcutljiva in brezbrizna je moja Zena.

SRECANJE Z GOSPODOM

Ko sem strmel skozi okno, mi je Sveti Duh spregovoril v srce.
Dejal je:

John, ¢igavo sluZenje gradis? Moje ali svoje?

V hipu sem izustil: »Tvoje, Gospod!«

Hitro je odgovoril: Ne, ni tako! Gradis svoje sluZenje.

Rekel sem: »Gospod, ve¢ine neodresenih dijakov in studentov
ne moremo pripeljati v cerkev, lahko pa jih pripeljemo na
zabave ...« Zacel sem z utemeljevanjem in razlaganjem svojih

19



POD KRITJEM

nacrtov Bogu - kot da ne bi vedel. Kako zlahka smo zavedeni!

Gospod mi je dovolil, da dam vse iz sebe, nato pa dejal: John, ko
sem te pripeljal v to cerkev, da bi sluzil temu cloveku, sem te naredil za
podaljsek sluZenja, ki sem ga zaupal njemu. Poklical sem te, da bos njegove
roke in noge, na celo tega sluzenja sem postavil samo enega cloveka.

Spomnil me je na Mojzesa. Sveto pismo pravi: »Mojzes je bil
sicer zvest v vsej njegovi hisi kot sluzabnik« (Pismo Hebrejcem 3,5).
On je bil vodja, ki ga je Bog postavil v tem narodu.

Nato me je spomnil na Jakoba v Novi zavezi. Jakob je bil vodja
cerkve v Jeruzalemu. Spomnil me je na dogodek, ko so se verniki
sprasevali glede potrebe po obrezovanju (Apostolska dela 15).
Pavel, Barnaba, Peter, Janez ter vsi drugi apostoli in stareSine
jeruzalemske cerkve so se zbrali, da bi se pogovorili o
tem vprasanju.

Najprej so govorili nekateri verujoci farizeji, ki so bili prav tako
voditelji. Nato je spregovoril Peter. Za njim sta Pavel in Barnaba
pripovedovala o BoZjem delovanju med pogani. Ko so koncali, je
vstal Jakob, povzel, kar je bilo receno, in nazadnje razsodil: »Zato
sodim ...« Kot vodja je povedal svojo odlo¢itev in vsi, vklju¢no s
Petrom, Pavlom in Janezom, so se podredili njegovi odlo¢itvi.

Enako dinamiko lahko v Svetem pismu vidimo tudi takrat, ko
je angel osvobodil Petra iz jece. Peter je rekel vernikom v Marijini
hisi: »Sporocite to Jakobu in bratom!« (Apostolska dela 12,17) Enako
je veljalo tudi za Luka in Pavla. Luka piSe, kako je bilo ob njihovem
prihodu v Jeruzalem: »V Jeruzalemu so nas bratje prisr¢no sprejeli.
Naslednji dan je $el Pavel z nami k Jakobu; tam so se zbrali tudi vsi
stareSine« (Apostolska dela 21,17-18). Zakaj bi Peter in Pavel v obeh
porocilih navajala ravno Jakoba? 1z tega, kako je posebej imenovan,
je razvidno, da je imel vodilno vlogo.

Ko mi je Sveti Duh razjasnil te stvari, je nadaljeval: John, ko bos
stal pred mano in odgovarjal za cas, ko si sluZil temu pastorju, ne bos v
proi vrsti odgovarjal za to, koliko mladih si v Orlandu na Floridi pripeljal
do odresenja. V prvi vrsti bos sojen po tem, kako zvest si bil pastorju, pod

20



TEZKO SE JE UPIRATI OSTNU

katerega sem te postavil.

Potem je izrekel nekaj, kar me je pretreslo: Lahko bi pridobil vse
mlade v Orlandu in potem stopil predme ter bil sojen, ker se nisi podredil
in ostal zvest pastorju, pod katerega sem te postavil. S temi besedami je
prisel prenovljen obc¢utek strahu BoZjega! Ko so vsi moji obrambni
mehanizmi popustili, sem bil kot glina v Gospodarjevi roki.

Nadaljeval je: John, ce bos sel naprej v tej smeri, bo sla mladina v eno
smer, medtem ko gre cerkev v drugo. V cerkev bos prinesel razdelitev
(angleska beseda division, op. prev.). Predpona te angleske besede
di- pomeni »dve«. Preostali del te angleske besede se glasi vision in
pomeni »vizija«. Ce zdruZimo oba pomena, dobimo »dve viziji«!
Zakaj se danes toliko cerkva in domov deli? Imajo ve¢ kot eno
vizijo, kar pomeni, da ena ni podrejena avtoriteti, dani od Boga. Bog
ustanavlja ljudi ali voditelje, ker je vsaka dvoglava organizacija
obsojena na delitev!

MOJODZIV IN SPOKORJENJE KOT NASLEDNJ KORAK

Nemudoma sem se pokesal svoje uporniske drze. Po molitvi
sem vedel, kaj moram storiti. Dvignil sem telefon in poklical
glavnega pastorja. Ko se je javil, sem rekel: »Pastor, to je John
Bevere. Kli¢em, da te prosim odpus¢anja. Bog mi je pokazal, da sem
se upiral tvoji avtoriteti in to je bil velik greh. Prosim, odpusti mi.
Takoj bom ukinil hisne skupine.«

Bil je zelo milostljiv in mi odpustil. Ko sem odlozil slusalko,
sem Vv hipu zasliSal Svetega Duha, ki mi je zastavil naslednje
vprasanje: Kako bos ta konec tedna mnovico povedal svojim
stiriindvajsetim voditeljem?

Predstavljal sem si, kako stopam v prostor z voditelji in jih
potrto obvestim: »Fantje, moram vam povedati, kaj se je zgodilo.«

Vsi bi me zaskrbljeno gledali in vprasali: »Kaj?«

Nato bi jim z otoZnim tonom glasu razkril: »Veste, da Ze mesece

21



POD KRITJEM

delamo na tem projektu, vendar je pastor preklical hisne skupine.
Zato ne bomo mogli imeti petkovih zabav.«

Vsi bi se zaceli pritoZevati in godrnjati nad to odlocitvijo.
Posledi¢no bi postali nezadovoljni z glavnim pastorjem. Vsi bi se
pocutili kot Zrtve njegovih odlocitev in jaz bi v primerjavi z njim
izpadel dobro.

Ko sem v mislih premleval o tem prizoru, sem =zaslisal
vprasanje Svetega Duha: Je to tisto, kar nameravas storiti?

Odgovoril sem: »Ne, Gospod!«

Na naslednjem srec¢anju sem samozavestno vstopil v prostor, v
katerem so bili zbrani voditelji, moj obraz je bil nasmejan in v
mojem glasu je bilo navdusenje. Veselo sem naznanil: »Fantje, imam
odli¢no novico.«

Nestrpno in s pri¢akovanjem so zrli vame. »Kaj se je zgodilo?«

Nadaljeval sem: »Bog nas je zascitil, da ne bi ustvarili in
zgradili necesa, kar ni od njega. Na$ glavni pastor nam je na
srecanju osebja ta teden povedal, da usmeritev Svetega Duha za to
cerkev ne vkljuc¢uje hisnih skupin. Tako da so zabave s takoj$njim
uc¢inkom odpovedane!«

Zdelo se je, da vsi delijo moje navdusenje in enoglasno so
vzkliknili: »Ja ... v redul« Pri njih ni bilo nobenih tezav! Prav tako
nisem bil edini, ki sem na podlagi te izkusnje zrasel, vsi skupaj smo
se necesa naucili. Pozneje sem z njimi lahko delil, kaj se je v resnici
zgodilo. Mnogi od teh stiriindvajsetih mladeni¢ev so danes za polni
delovni ¢as zaposleni v cerkvi in jim gre dobro.

POTRTO IN POBITO SRCE

Ko se ozrem nazaj, sem prepric¢an, da je bila to prelomna tocka
v mojem Zivljenju in sluzenju. Ce se takrat ne bi zlomil, ampak
vztrajal pri lastnem razmisljanju in nadaljeval pri svoji trmi, bi bilo
moje Zivljenje danes povsem drugac¢no. Morda bi vseeno preklical

22



TEZKO SE JE UPIRATI OSTNU

petkove zabave, ker nisem imel druge moZnosti, a moje srce bi
ostalo nepokorno, ponosno in trdo. Nikoli ne pozabite: Bog ne Zeli
le zunanje poslusnosti, ampak potrto in pobito srce, la¢no in Zejno
izpolnjevanja njegove volje. Zato je David rekel:

Zakaj nad klavno daritvijo nimas veselja ...
Moja daritev Bogu je potrt duh,

potrtega in pobitega srca,

o Bog, ne preziras. (Psalm 51,18-19)

V zivljenju se lahko veliko Zrtvujemo, ogromno ¢asa namenimo
sluZenju, delamo brez placila, se odpovemo spanju, iS¢emo nacine
za doseganje vedjega Stevila ljudi in po¢nemo vse mogoce, saj je
seznam razli¢nih oblik sluZenja lahko neskoncen. Zaradi vseh teh
zrtev zlahka za¢nemo misliti, da nasa prizadevanja ugajajo Bogu.
Vendar je lahko na$ motiv pri vseh teh aktivnostih podzgan s
samovoljo.

Poslusajte te besede: Bogu ugaja podrejenost, ki vodi do
resni¢ne poslusnosti. Namen te knjige ni samo razkriti pomembnost
podreditve Bozji avtoriteti, ampak tudi vzbuditi ljubezen in strast
do poslusnosti.

Zavedam se, da se vam v zvezi s povedanim pricevanjem
gotovo poraja veliko neodgovorjenih vprasanj. Eno od njih se
morda glasi: »Ali ti ni Bog v molitvi narocil, da organiziras te hisne
skupine?« Drugo vprasanje bi lahko bilo: »Kaj, ¢e se je pastor zmotil
glede usmeritve cerkve? Kaj pa, ¢e bi morali imeti hisne skupine in
se je on motil, ti pa si imel prav? Kaj, ¢e je bil pod napacnim
vplivom?« V nadaljevanju tega preucevanja bomo odgovorili na vsa
ta vprasanja in $e na mnoga druga.

Vendar moramo pred nadaljnjo razpravo o pooblas¢eni
avtoriteti najprej ugotoviti, kako pomembno je, da se podredimo
BoZji neposredni avtoriteti. Watchman Nee pise:

23



POD KRITJEM

Preden se ¢lovek lahko podredi Bozji pooblasceni avtoriteti, se mora
najprej soociti z Bozjo inherentno avtoriteto. Dejstvo, ali smo se soo¢ili z
avtoriteto ali ne, vpliva na nas celoten odnos z Bogom. Ce smo, potem se
bomo z avtoriteto srecevali povsod, in ko nas bo Bog na ta nacin omejil,
nas bo lahko zacel uporabljati. (Spiritual Authority [Duhovna avtoriteta,
New York: Christian Fellowship Publishers, 1972])

Najprej je treba poloziti trdne svetopisemske temelje glede tega,
kako pomembna je podrejenost Bogu samemu. Sele ko so poloZeni ti
temelji, lahko nadaljujemo s pomembnostjo podrejenosti
pooblasceni avtoriteti. To bo temeljni kamen, na katerem bomo
gradili vse drugo.

24



DRUGI DEL

BOZJE NEPOSREDNO
POKRITJE






TRETJE POGLAVJE

O PREDELITEV GREHA

Cerkev se pogosto oddalji od temeljne opredelitve greha.

Na ta nacin izgubljamo povezavo s pravim pomenom
te besede.

grajmo se igro. Ker nimam boljSe ideje, jo poimenujem igra

psihologa in pacienta. Vi ste pacient, ki lezi na leZis¢u, jaz pa

psiholog, ki sedi na stolu poleg vas. Re¢em besedo in vi mi
morate povedati prvo stvar, ki vam pade na pamet. Ste
pripravljeni? Beseda je: greh. Na kaj ste najprej pomislili?

Po pogovoru s Stevilnimi verniki in voditelji po vsem svetu
lahko uganem, kaj vam je prislo na misel. Morda ste pomislili na
presustvo, necistovanje, perverznost ali drugo obliko spolnih
pregreh. Pogosto slisim naslednjo tragi¢no izjavo: »Padel je v
greh.« To praviloma pomeni, da je kdo od voditeljev zgresil na
podrodju spolnosti. Te besede ne potrebujejo dodatne razlage,
takoj vem, na kaj namigujejo. Zdi se, da je v cerkvenih krogih ta
misel prva asociacija ob besedi greh.

Ali pa vam je skozi misli $vignila podoba pijancevanja ali
uzivanja drog. Verniki na te stvari zagotovo gledajo kot na velike
grehe. Morda ste pomislili na igre na sre¢o, umor, krajo ali
¢arovnistvo. Mozno je, vendar ne tako verjetno, da ste se
spomnili tudi na sovrastvo, prepire, ljubosumje ali neodpuscanje.
Mislim, da lahko z gotovostjo predpostavimo, da je seznam
precej dolg.

27



POD KRITEM
POMAN KLJIVA POVEZAVA Z OSNOVNO OPREDELITVIIO

Po premisleku mi dovolite, da povem naslednje: Adam ni
skocil v posteljo z drugo Zensko v vrtu, niti ni pokadil dZointa!
Vendar je bil njegov greh tako resen, da je celotno stvarstvo
pahnil v yjetnistvo in suZenjstvo. Pri opredelitvi greha moramo
vzeti v obzir Adamovo situacijo, kajti narava njegovega prestopa
se je razsirila po Zilah vsega ¢lovestva. Kaj v njegovem dejanju je
¢lovestvu prineslo toliko uni¢enja? Preprosto povedano, ni bil
posluden temu, kar mu je Bog narocil.

Ustavite se za trenutek in razmislite. Ne pravim, da se
seznam, ki sem ga pravkar navedel, ne nanasa na greh, vendar
zelim poudariti, da se cerkev pogosto oddalji od osnovne
opredelitve greha. Na ta nacin izgubljamo povezavo s pravim
pomenom te besede. In brez te pomembne povezave smo zlahka
zavedeni v zmotno prepric¢anje, o katerem bomo govorili v
tem poglaviju.

Oglejmo si Se en primer. Recimo, da je vase celotno ali
temeljno razumevanje bolezni stanje s povisano telesno
temperaturo nad 37 °C in slabim pocutjem, kasljem, kihanjem ali
bruhanjem. Taksen je bil pri sedmih letih starosti tudi moj pogled
na bolezen, ko so moji ljubljeni Stirinajstletni sestri diagnosticirali
raka. Pogosto je obiskovala zdravnike in nekaj tednov ostala v
bolnisnici. Mama mi je razlozila: »Johnny, tvoja sestra je zelo
bolna.« Vendar ni imela vroc¢ine in ni kasljala ali kihala. Nisem
razumel, zakaj so bili moji star$i in starejSa sestra tako
zaskrbljeni. Mislil sem, da je samo utrujena. Nisem se zavedal
resnosti njene bolezni, ker sem nanjo gledal skozi filter svojega
védenja in doZivljanja.

Nisem dojel, dokler me niso kot prvosolca nekega dne
poklicali iz Sole in odpeljali domov, kjer sem poleg mame in
ofeta v dnevni sobi zagledal tudi duhovnika. Tam so mi
povedali, da je moja sestra umrla. Sele takrat sem dojel, da je bila

28



OPREDELITEV GREHA

zelo bolna. V vseh teh mesecih sploh nisem dojel, kaj se je v
resnici dogajalo, saj je bilo moje razumevanje bolezni omejeno
samo na en vidik. Postavljal sem vprasanja in naprej raziskoval.
Ugotovil sem, da je bolna oseba tista, ki ima zdravstvene tezave
ali kaksno bolezen. Na bolezen nisem ve¢ gledal enako, zacel
sem se zavedati, kaj vse vkljuc¢uje resni¢na opredelitev bolezni.

RESNICNA OPREDELITEV GREHA

Podobno je z mnogimi ljudmi v cerkvi. Prepogosto nam
primanjkuje osnovnega razumevanja, kaj v resnici je greh. Ce
Zelimo nadaljevati, si moramo ogledati, kako ga opredeljuje
Sveto pismo. Sveto pismo pravi: »Greh je nepostavnost.« (Prvo
Janezovo pismo 3,4) Grska beseda za »nepostavnost« je anomia.
Thayerjev grski slovar opredeljuje to besedo kot »stanje, [pri
katerem je nekdo] brez postave bodisi zaradi nevednosti ali
njenega krsenja«. Preprosto povedano, nepostavnost pomeni, da
se ne podredimo BoZji postavi ali avtoriteti. Vinov slovar navaja,
da ta vrstica razlaga »resni¢ni pomen besede [greh]«. Nato pravi
tudi: »Ta opredelitev greha doloca njegovo bistveno naravo kot
zavracanje BoZje postave ali volje in njeno nadomescanje z
lastno voljo.«

To opredelitev potrjuje tudi naslednja Jezusova prilika. Ko je
to slisal nekdo izmed tistih, ki so sedeli pri mizi, mu je rekel:
»Blagor tistemu, ki bo obedoval v BoZjem kraljestvu!« (Evangelij
po Luku 14,15)

Gospod je izkoristil pripombo tega ¢loveka in razlozil, kdo bo
lahko jedel za mizo na Jagnjetovi porocni gostiji. Zacel je z
besedami: »On pa mu je rekel: >Neki ¢lovek je priredil veliko
vecerjo in jih je mnogo povabil nanjo. Ko je bil ¢as za vecerjo, je
poslal svojega sluzabnika povabljenim povedat, naj pridejo, ker
je Ze vse pripravljeno«« (Evangelij po Luku 14,16-17).

Clovek, ki prireja gostijo, predstavlja Oceta, sluzabnik pa je

29



POD KRITEM

sam Jezus. Uporaba besede »sluzabnik« v ednini dodatno
podkrepi to razlago. Sveto pismo izrecno pravi: »Velikokrat in na
veliko nacinov je Bog nekoc¢ govoril ocetom po prerokih, v teh
dneh poslednjega ¢asa pa nam je spregovoril po Sinu« (Pismo
Hebrejcem 1,1-2). Jezus je na$ zastopnik. Tistim pa, ki v teh
novozaveznih ¢asih pridigajo, ucijo ali piSejo, je zapovedano, naj
govorijo kot Gospodovi predstavniki. Prisluhniti moramo, kaj
nam govori, in to natan¢no posredovati drugim.

V tej priliki je oznanjena Ocetova volja: »Pridite, ker je Ze vse
pripravljeno.« To oznanilo je namenjeno tistim, ki so Zze
povabljeni, torej tistim v cerkvi, ne pa nevernikom, ki nikoli niso
slisali evangelija.

Vendar pa ti ljudje za¢nejo iskati izgovore, zakaj se ne morejo
odzvati na povabilo. Prvi pravi: »Cakata me steklenica vodke in
divja zabava ta vikend, ki je res ne bi rad zamudil. Prosim, da
me opravicite.«

Drugi pravi: »Dobil sem potovanje v Las Vegas z vnaprej
placanimi vsemi stroski. In poleg tega so mi dali pet tiso¢
dolarjev, ki jih lahko porabim v igralnicah. Res bi rad Sel, zato me
prosim opravicite.«

Tretji pravi: »Zaljubil sem se v svojo tajnico in ta teden se
bova skupaj odpravila na izlet in obiskala havajsko letovisce, kjer
se bova ves teden ljubila. Prosim, ne reci ni¢esar moji Zeni. Misli,
da grem na poslovno potovanje. Zato ne morem priti.«

Je to tisto, kar pravijo? Ce preberete Sveto pismo, boste
ugotovili, da so njihovi odgovori ¢isto druga¢ni od omenjenih.
Oglejmo si vsakega od njih.

»Prvi mu je rekel: >Njivo sem kupil...«« Preden nadaljujem, bi
rad vprasal: Je nakup njive greh? Ce je, je veliko izmed nas v
resnih tezavah. Odgovor je nikalen. To vsi vemo. Ponovno si
oglejmo njegove besede: »Njivo sem kupil in si jo moram iti
ogledat; prosim te, imej me za opravic¢enega!« (18. vrstica) Kot
sem dejal, nakup zemljis¢a ni greh, toda ko zanimanje za

30



OPREDELITEV GREHA

premozenje postane pomembnejse od takojsnje podreditve BoZji
besedi, spada v osnovno opredelitev greha. To je nepostavnost,
ne podrejanje BoZzji avtoriteti.

Naslednji povabljenec se ni odpravljal v igralnico. Dejal je:
»Pet jarmov volov sem kupil in jih grem preizkusit; prosim te,
imej me za opravicenegal« (19. vrstica) Je nakup volov ali
kakrsne koli opreme, ki jo potrebujemo za nase preZzivetje, greh?
Seveda ne, toda ko obrt ali posel postane pomembnejsi od
takojsnje poslusnosti Bozji besedi ali BoZji volji, je to greh! Ne
pozabite, da se Adam v edenskem vrtu ni lotil iger na sreco.
Preprosto se ni podredil temu, kar je Bog rekel.

Zadniji je rekel: »OzZenil sem se in zato ne morem priti.« (20.
vrstica) Je poroka greh? Seveda ne. Ce bi bila, bi bila ve¢ina od
nas v velikih teZzavah. Ko pa Zelja po ugajanju zakoncu postane
pomembnejsa od podrejanja Bozji volji, je to greh. Ponovno se
spomnite vrta. Eva je bila zavedena (Drugo pismo Korin¢anom
11,3), vendar je bilo pri Adamu povsem drugace: »Adam ni bil
zaveden« (Prvo pismo Timoteju 2,14). V zvezi z naravo
Adamovega greha Sveto pismo pravi: »Kakor so namre¢ zaradi
neposlusnosti enega ¢loveka mnogi postali gresniki ...« (Pismo
Rimljanom 5,19, poudarek dodan). Adam je =zapadel v
neposlusnost, ker je njegova Zena Ze prej jedla in Zelela, da stori
enako. Izbral je njo, namesto da bi se podredil BoZji avtoriteti. To
je greh. Zaradi Adamove neposlusnosti so »mnogi postali
gresniki« ali pa lahko re¢emo tako: »Mnogi so postali nepostavni
ali neposlusni BoZji avtoriteti.« To je resni¢en greh. V tej priliki je
Jezus govoril o moZzu, ki je izbral svojo Zeno namesto poslusnosti
Bozji besedi.

Prisluhnite zdaj, kaj je Jezus rekel o tistih, ki so se zelo
vljudno opravicili, vendar se niso podredili BoZjemu klicu in
avtoriteti: »Kajti povem vam: Nobeden izmed onih povabljenih
mozZ ne bo okusil moje vecerje« (Evangelij po Luku 14,24). Kako
streznjujoce! Ti ljudje ne bodo okusili poro¢ne vecerje, na katero

31



POD KRITEM

so bili pred tem ¢astno povabljeni. Prepovedan jim je bil vstop na
Jagnjetovo poro¢no gostijo, in to ne zaradi spolnih prestopkov,
zlorabe drog ali alkoholizma, temve¢ zaradi preproste
neposlugnosti Bozji besedi. Zakaj bi nas to moralo presenetiti? Ce
dobro premislimo, ali ni bila Adamova neposlusnost tista, ki je
¢lovestvu prinesla najhujSe posledice in obsodbo?

Ali ni zanimivo, da v tej priliki ni omenjena zloraba drog,
prostitucija, zvodnistvo, alkoholizem, umori ali kraje?

Ni res!

Ce beremo naprej, vidimo, kako sluzabnik gospodarju poroca
o izgovorih. Tedaj je gospodar rekel sluzabniku: »PPojdi na pota in
vzdolZ ograj in prisili ljudi, naj vstopijo, da se napolni moja hisa«
(Evangelij po Luku 14,23). Ljudje na poteh in vzdolZz ograj v
Svetem pismu predstavljajo prostitutke, zvodnike, tatove, ¢lane
tolp, morilce, alkoholike in tako naprej! Uau, v priliki jih vseeno
najdemo, vendar na pozitivni strani!

Gospod ve, da se bodo v teh zadnjih dneh mnogi taksni ljudje
zavedali, da so njihova Zzivljenja prazna in da jim niso prinesla
ni¢ drugega kot bolecino, ter se bodo naveli¢ali upiranja ostnu.
Ko bodo zaslisali Gospodarjev klic, se bodo odzvali s takojsnjo
poslusnostjo. V primerjavi z njimi se bodo tisti, ki so bili
povabljeni, obiskujejo cerkev in imajo sami sebe za pobozne,
vendar ubogajo Boga le, ko jim to ustreza in se ne vmesava v
njihove urnike, nacrte, blagoslove ali uzitke, znasli na Adamovi
strani, izkljuceni iz Bozje veli¢astne prisotnosti.

»BOM GODPOD«

V priliki o poroc¢ni gostiji je razkrita resni¢na opredelitev greha,
in sicer kot neposlusnost BoZji avtoriteti. Jezus je to pojasnil v Se
eni priliki, ki jo je zacel z vprasanjem: »Kaj se vam zdi?« S temi
uvodnimi besedami je poskuSal prepricati svoje navzven
pravi¢ne poslusalce, da pogledajo globlje in v svojem odgovoru

32



OPREDELITEV GREHA

uzrejo resnico.

Jezus je govoril o moZu, ki je imel dva sinova. »Nekdo je imel
dva sina. Stopil je k prvemu in rekel: >Sin, pojdi danes
delat v vinograd!«

Ta je odgovoril: J)Noc¢em.< Toda pozneje si je premislil in Sel.

Stopil je k drugemu in rekel isto. Ta je odgovoril: >Grem,
gospod,« vendar ni $el.« Naredil je vtis izjemnega sina in gotovo
je oceta nagovoril s spostovanjem. Jezus pa pravi: »Vendar
ni Sel.«

Nato je Jezus postavil zelo pomembno vprasanje, na katerega
je lahko odgovoriti: »Kateri od teh dveh je izpolnil
ocetovo voljo?«

Skupina, ki jo je nagovoril, je pravilno odgovorila: »Prvi.«

Jezus je presel naravnost k bistvu in nadaljeval: »Resni¢no,
povem vam: Cestninarji in vla¢uge pojdejo pred vami v BoZzje
kraljestvo« (Evangelij po Mateju 21,28-31). Jasno je, da bi vsak
star$ raje videl, da njegov sin rece: »Da, gospod, $el bom,« in
potem dejansko z veseljem gre ter ne samo uboga ukaz, temvec
to stori z voljno drzo. Vendar je Jezus s to priliko pokazal
navzo¢im voditeljem, da je glavni pomen greha navsezadnje
neposlusnost Bozji avtoriteti. Ni omejen na presustvo, umor,
krajo in tako napre;j.

Voditelji so bili ponosni in samozavestni, ker niso bili ujeti v
stvari, ki so jih Steli za »velike grehe«. Vendar pa so bili zaradi
svoje omejene opredelitve greha zlahka zavedeni v to, ¢emur so
se po svojih besedah prizadevno izogibali - v greh oziroma
neposlusnost boZzanski avtoriteti.

KAJPA »VELIKI GREHI«?

Ko beremo Sveto pismo, vedno znova najdemo isto sporocilo.
Morda se sprasujete: Kaj pa laz, pijancevanje, presustvovanje, kraja,
umor? Niso to grehi? Seveda! Te stvari so prav tako v nasprotju z

33



POD KRITEM

BoZjo avtoriteto. Bog je tisti, ki nam pravi: »Zato opustite laz in
govorite resnico vsak s svojim bliznjim« (Pismo EfeZanom 4,24~
25). Kar se ti¢e pijancevanja, zapoveduje: »Ne opijanjajte se z
vinom« (Pismo EfeZzanom 5,18). Glede necistovanja svari: »Bezite
pred necistovanjem« (Prvo pismo Korincanom 6,18). Kaj pa
kraja? Naroc¢eno nam je: »Kdor krade, naj ne krade vec¢« (Pismo
Efezanom 4,28). Kar zadeva umor, nam je rec¢eno: »Kdor sovrazi
svojega brata, je ubijalec. Vi pa veste, da noben ubijalec nima
vecnega Zivljenja, ki bi ostalo v njem« (Prvo Janezovo pismo
3,15). Nova zaveza poudarja, da tisti, ki po¢nejo te stvari, ne bodo
delezni Bozjega kraljestva (Prvo pismo Korin¢anom 6,9-11;
Pismo Gala¢anom 5,19-21; Razodetje 21,8). Vendar ne pozabimo
na dejstvo, da vsakrSen greh unicuje, ne le tisti grehi, ki jih
oznacujemo kot »velike«.

Vrnimo se k nasi igri psihologa in pacienta. Pacient z dobrim
razumevanjem greha bi lahko odgovoril: »Nepodrejenost
bozanski avtoriteti.« Saj bi razumel povezavo med grehom
in nepostavnostjo.

CASNEPOSTAVNOSTI

Ucenci so Jezusa sprasevali o koncu sveta. Odzval se je tako, da
jim je opisal dogodke, ki se bodo zgodili, in pogoje, ki bodo
prevladovali v dneh pred njegovim prihodom. Eden od pogojev
je naslednji: »Ker se bo nepostavnost povecala, se bo ljubezen pri
mnogih ohladila. Kdor pa bo vztrajal do konca, bo resen«
(Evangelij po Mateju 24,12-13).

Kadar koli vprasam ljudi po cerkvah, ali to velja za naso
sedanjo druzbo, se odzovejo z dvignjenimi rokami in
prikimavajocimi glavami. Vecina v resnici dojema naso druzbo
kot gresno. Zelo malo ljudi, ¢e sploh kdo, dvomi o to¢nosti te
ocene. Vendar Jezus v tej izjavi ni opisoval druzbe. Opisoval je
cerkev! Morda se sprasujete, kako sem prisel do tega zakljucka.

34



OPREDELITEV GREHA

No, dve razli¢ni besedni zvezi v obeh vrsticah kazeta, da je
govoril o cerkvi, ne o druzbi na splosno.

Prva od klju¢nih besednih zvez se glasi: »Ljubezen pri mnogih
se bo ohladila.« Grska beseda za »ljubezen« je agape. Strokovnjak
za grske besede, W. E. Vine, piSe, da se agape uporablja »po Duhu
razodetja ... za izraZanje stvari, ki so bile prej neznane«. Ne
pozabite, da je Jezus rekel: »Novo zapoved vam dajem, da se
ljubite [agapao, glagolska oblika samostalnika agape] med seboj!
Kakor sem vas jaz ljubil ...« (Evangelij po Janezu 13,34). Ta
ljubezen prej ¢lovestvu ni bila znana; On je bil tisti, ki jo je
predstavil. Opredelil jo je z besedno zvezo »tako, kakor sem vas
jaz ljubil«. Vine nadaljuje: »Ta ljubezen izraza globoko in
stanovitno >ljubezen< in zanimanje popolnega Bita za
popolnoma nevredne predmete.« V bistvu govori o brezpogojni
Bozji ljubezni, ljubezni, ki je v nasa srca izlita po Svetem Duhu, o
katerem je Jezus rekel, da ga »svet ne more prejeti« (Pismo
Rimljanom 5,5; Evangelij po Janezu 14,17). To ljubezen v resnici
najdemo le pri tistih, ki so sprejeli Jezusa Kristusa kot
svojega Odresenika.

V Novi zavezi obstajajo tudi druge grske besede, ki jih
prevajamo kot »ljubezen«. Vendar pa je te druge besede mogoce
brez tezav uporabiti tako za nevernike kot vernike. Ena taksnih je
phileo. Po mnenju W. E. Vina se ta beseda »od agapao razlikuje
predvsem v tem, da se phileo nanasa bolj na >ljubeznivo
naklonjenost« ... Phileo ni nikoli uporabljena v smislu zapovedi
ljudem, naj »ljubijo« Boga.« Ta beseda se ne uporablja izklju¢no za
vernike, kot velja pri besedi agape.

Grska beseda za ljubezen v Jezusovi izjavi, »ker se bo
nepostavnost povecala, se bo ljubezen pri mnogih ohladila«, ni
phileo, ampak agape! Jezus v tej izjavi ni naslavljal druzbe, govoril
je cerkvi. Govoril je, da se bo v poslednjih dneh v cerkvi
povecala nepostavnost.

Ne moremo spregledati tudi drugih s tem povezanih

35



POD KRITEM

Jezusovih izjav. Ena tak$na izjava je v Matejevem evangeliju: »Ne
pojde v nebesko kraljestvo vsak, kdor mi pravi: >Gospod,
Gospod,« ampak kdor uresni¢uje voljo mojega Oceta, ki je v
nebesih« (Evangelij po Mateju 7,21),

Ta izjava odpravlja nas splosni koncept in opredelitev tega,
kdo je odresen. U¢ili smo in verjeli, da je vse, kar moramo storiti,
izpovedati »molitev gresnika«, in s tem si zagotovimo svoje
mesto v nebesih. Pri tem smo zanemarili oziroma nismo dajali
nobenega poudarka na izpolnjevanje njegovih zapovedi. Ta
ponarejena milost mnoge zapelje, da poslusnosti ne jemljejo
resno. Jezus je rekel, da bodo v nebesih tisti, ki izpovedujejo in
izpolnjujejo BoZjo voljo ter se tako drZzijo Bozjih zapovedi.

Resni¢na milost je dana, da nas opolnomo¢i za poslusnost
temu, kar Bog pri¢akuje od nas. Pisec Pisma Hebrejcem je to
najbolje povedal: »Bodimo hvaleZni in tako Bogu s spostovanjem
in strahom sluzimo, kakor je njemu vsec« (Pismo Hebrejcem
12,28). Milost nas opolnomoc¢i, da sluzimo Bogu na sprejemljiv
nacin, torej skladno z Bozjo voljo.

Jezus nadaljuje: »Veliko mi jih bo reklo tisti dan: >Gospod,
Gospod, ali nismo v tvojem imenu prerokovali in v tvojem imenu
izganjali demonov in v tvojem imenu storili veliko mogo¢nih
del?« (Evangelij po Mateju 7,22)

Ni govora o malo, ampak o veliko ljudeh. Se spomnite, da je
tudi v prejdnji njegovi izjavi uporabljena beseda mmnogi?
»Ljubezen pri mnogih se bo ohladila.« Te mnoZzice bodo rekle
Jezusu: »Gospod, ali nismo v tvojem imenu prerokovali in
izganjali demonov in delali ¢cudeZev?« Nevernik ne more izgnati
demona v Jezusovem imenu (Apostolska dela 19,13-17). Tako je
ponovno nagovarjal tiste, ki so bili v cerkvi.

Tedaj bo tem tako imenovanim kristjfanom rekel: »Pojdite
pro¢ od mene, kateri ravnate nepostavno!« (Evangelij po Mateju
7,23) Bodite pozorni, kako opisuje njihovo ravnanje - kot
nepostavno. Z drugimi besedami, njihov Zivljenjski slog je

36



OPREDELITEV GREHA

podoben tistemu v priliki o poro¢ni gostiji. Razvili so vzorec
postavljanja svojih interesov, uzitkov in na¢rtov na pomembnejse
mesto od Gospodarjevih zapovedi. Danes se tak3no ravnanje zdi
normalno in naravno. Preprosto povedano, kljub izpovedovanju
z besedami ne Zivijo v podrejenosti gospostvu Jezusa Kristusa.
Ubogajo tisto, kar se ujema z njihovimi nacrti. Svoje sedanje
nepostavnosti se sploh ne zavedajo. Na Zalost lahko recem, da je
to stanje prevelikega Stevila kristjanov, ki dandanes izpovedujejo
svojo vero!

Drugi razlog, zakaj vemo, da je Jezus nagovarjal cerkev,
najdemo v njegovi naslednji izjavi: »Kdor pa bo vztrajal do
konca, bo resen.« Ce Zelite vztrajati v teku, ste morali zaceti.
Neverniki morajo Sele zaceti s tekom krsc¢anskega Zivljenja.

SOK IN AGONUA ZABLODE

Ko Jezus in apostoli govorijo ljudem poslednjih ¢asov, nas vedno
znova opozarjajo na tisto, kar najbolje opisuje ozracje tega casa,
zablodo. Eden od razlogov za tak$no raz$irjenost zablode je
napac¢no razumevanje osnovnega pomena greha. Ne razlikuje se
preve¢ od situacije, ki sem jo opisal, ko sem govoril o bolezni
moje sestre. Bil sem pretresen, ko sem prisel domov in ugotovil,
da je umrla, ker nikoli nisem sprejel dejstva, da je bila zares
bolna. To je povezano z izkusnjo, ki sem jo doZzivel v poznih
osemdesetih letih.

Med molitvijo sem prejel streznjujo¢o duhovno vizijo, ki je
spremenila potek mojega Zivljenja in sluzenja. Videl sem
mnozico ljudi, preve¢ jih je bilo, da bi jih lahko prestel.
Pravzaprav nikoli prej nisem videl tako velike mnoZice. Bili so
zbrani pred nebeskimi vrati in ¢akali, da jih spustijo noter, v
pri¢akovanju Gospodovih besed: »Pridite, blagoslovljeni mojega
Oceta! Prejmite v posest kraljestvo, ki vam je pripravljeno od
zaletka svetal« (Evangelij po Mateju 25,34) Toda namesto tega so

37



POD KRITEM

slisali Gospoda reci: »Pojdite pro¢ od mene, kateri ravnate
nepostavno!« Na njihovih obrazih sem videl grozen $ok, agonijo
in grozo. Resni¢no so verjeli, da so jim usojena nebesa, ker so
izpovedovali gospostvo Jezusa Kristusa in svojo krsc¢ansko vero.
Vendar niso razumeli pravega in osnovnega pomena greha.
Ceprav so si Zeleli nebes, jim je primanjkovalo strasti, da bi v
poslusnosti izpolnjevali Oc¢etovo voljo.

Bog i8¢e otroke, katerih srce hrepeni po Zivljenju v
poslusnosti. Ne glede na to, za katero Zivljenjsko podrocje gre, bi
se morali kot verniki veseliti izpolnjevanja Bozje volje. Ob koncu
zivljenja, polnega uspeha zaradi poslusnosti in tudi stiske zaradi
neposlusnosti, je Salomon ubesedil nadc¢asovno modrost:
»Konc¢na beseda po vsem, kar si sliSal: Boj se Boga in izpolnjuj
njegove zapovedi, kajti to je za ¢loveka vsel« (Pridigar 12,13)

Celotna vrstica iz Evangelija po Mateju 7,23 se glasi: »In takrat jim bom naznanil: >Nikoli
vas nisem poznal. Pojdite pro¢ od mene, kateri ravnate nepostavno!«« Nekateri ste morda
pomislili, da to ne bi moglo veljati za vernike, ker je Jezus dejal: »Nikoli vas nisem
poznal.« Vendar ne pozabite, da neverniki ne morejo izganjati demonov v Jezusovem
imenu. V zvezi z Jezusovimi besedami, »nikoli vas nisem poznal«, je pomembno
razumeti, da je beseda »poznal« prevod grske besede ginosko. V Novi zavezi se ta beseda
uporablja za opisovanje spolnega odnosa med moskim in Zensko (Evangelij po Mateju
1,25). Nanasa se na intimnost. Jezus je v resnici rekel: »Nikoli vas nisem intimno poznal.«
V Prvem pismu Korinéanom 8,3 pige: »Ce pa kdo ljubi Boga, ga je on spoznal.« Beseda
»spoznal« je prevod iste grske besede ginosko. Bog intimno pozna tiste, ki ga ljubijo. Tisti,
ki ga ljubijo, so tisti, ki se podrejajo njegovi avtoriteti s tem, da ubogajo njegove besede.
Jezus je rekel: »Kdor me ne ljubi, se ne drzi mojih besed« (Evangelij po Janezu 14,24).

38



CETRTO POGLAV]JE

SKRIVNA MOC NEPOSTAVNOSTI

Najucinkovitejsa zascita pred zablodo
je razodeto spoznanje, ne le posredovano znanje.

esedna zveza »poslednji dnevi« je v Svetem pismu pogosto
omenjena. Povsem mogoce je, da se bodo ti dnevi izkazali za
najbolj vznemirljiv, hkrati pa zastrasujo¢ ¢as v zgodovini
¢lovestva. Vznemirljiv, ker bomo pri¢a najve¢jemu razodetju
BoZjega velicastva, kar so ga generacije kdaj videle. Vse to pa bo
spremljala nepredstavljiva Zetev dus. To bo ¢as slave in radosti,
sodbe in strahu. Strahu, ker nam apostol Pavel izrecno pravi, da
»bodo v poslednjih dneh nastopili hudi c¢asi« (Drugo pismo
Timoteju 3,1). V uvodu te izjave pove: »Tole pa vedi ...« Z drugimi
besedami, pozorno si zapomni, kar bom zdaj napisal. V svojih
mislih temu nameni poseben poudarek in pozornost! V tretiem
poglavju potem podrobneje razlozi, kaj pomenijo ti hudi ¢asi. Vzrok
teh hudih ¢asov ne bo preganjanje s strani vlade ali ateistov. Razlog
za nevarnost v teh casih bo izviral iz splosno razsirjene zablode
znotraj cerkve. To opozorilo je v Novi zavezi veckrat ponovljeno.
Zabloda je strasna stvar. Zakaj? Ker je zavajajoca! Oseba, ki je
zavedena, z vsem srcem verjame, da ima prav, ko se v resnici moti.
Jezus je v evangelijih veckrat svaril pred zablodo. Samo v
Evangeliju po Mateju 24 je stirikrat ponovil, naj se je pazimo.

39



POD KRITEM

Ko so ga njegovi ucenci sprasevali o njegovem ponovnem
prihodu, so bile prve besede, s katerimi je opisal nas ¢as: »Glejte, da
vas kdo ne zavedel« (Evangelij po Mateju 24,4) V njegovem
opozorilu je ¢utiti nujnost. Govori z resnim in treznim tonom. Zelel
je, da se te besede vtisnejo v njihove duse in jih vedno spremljajo.
Prestale so tisofe let in bilo bi modro, da ne zanemarimo
njegovega nasveta.

DVE POMEMBNI VPRASAN

Zastaviti si moramo dve pomembni vprasanji. Najprej, kaj je
temeljni vzrok te zablode? Drugi¢, zakaj zabloda lahko ostaja
neopazena? Kot odgovor na prvo vprasanje, temeljni vzrok prevare
ni ni¢ drugega kot tisto, o ¢emer smo razpravljali v prejSnjem
poglavju: neposlusnost bozanski avtoriteti oziroma nepostavnost.
Sveto pismo nas opozarja:

»Postanite uresnicevalci besede in ne le poslusalci, ki sami sebe

varajo.« (Jakobovo pismo 1,22)

Kako streznjujoce! Sveto pismo nam pravi, da ko ¢lovek poslusa
BoZjo besedo, vendar je ne uboga, v njegovo srce in njegov um
vstopi prevara. Taka oseba zivi v prepric¢anju, da je na pravi poti, ko
pa je dejansko v zmoti. Kjer ni resni¢ne podrejenosti BoZji avtoriteti,
kar vkljucuje avtoriteto njegove Besede, se odprejo vrata za subtilno,
a hudo zablodo. Zakaj se bo v zadnjih dneh zabloda razmahnila?
Pavel nam je povedal, da bodo mnogi zavedeni, »ker niso sprejeli
ljubezni do resnice« (Drugo pismo Tesaloni¢anom 2,10). Ljubiti
resnico ne pomeni samo uzivati, ko jo slisis, ampak tudi ljubiti
poslusnost tej resnici. Bog je nekemu preroku rekel:

Ti pa, sin ¢lovekov; sinovi tvojega ljudstva se pogovarjajo o tebi ob
zidovih in pri hi$nih vratih in pravijo drug drugemu, vsak svojemu bratu:
»Pridite poslusat, kaksna je beseda, ki prihaja od Gospodal« K tebi hodijo

40



SKRIVNA MOC NEPOSTAVNOSTI

kakor na ljudski shod, pred tabo poseda moje ljudstvo in poslusa tvoje
besede, vendar se ne ravnajo po njih. Da, na njihovih ustnicah je strastna
ljubezen, njihovo srce pa se Zene za dobickom. (Ezekiel 33,30-31,
poudarek dodan)

Mnogi ljudje v nasih cerkvah imajo radi dobro besedo in ucenje,
vendar v resnici Se vedno ljubijo svoje Zivljenje bolj od BoZje volje
(Drugo pismo Timoteju 3,1-4). Resnico moramo ljubiti bolj kot
kogar koli ali kar koli drugega. Strastno si moramo Zeleti njegove
volje bolj od lastnega udobja ali Zivljenja. Potem bomo uzivali v
odlaganju svojih Zelja, da bi uresnicevali Bozje. Vzeli bomo svoj kriz
ter se odpovedali svojim pravicam in privilegijem, da izpolnjujemo
njegovo voljo. Zakaj? Ker je Bog, nas Stvarnik, na§ Odkupitelj, in
njegova ljubezen do nas je popolna. Samo to nas lahko obvaruje
pred zablodo.

Toda ali v cerkvi opazamo to vrsto predanosti? Resni¢nost je
zelo drugac¢na. Neverjetno je, da so ti pisci Svetega pisma
napovedali na$ ¢as z vecjo natan¢nostjo, kot ga sami vidimo.

SKRIVNA MOC NEPOSTAVNOSTI

Pri razumevanju, zakaj je nepostavnost v nasem casu tako
razsirjena, je treba upostevati e en dejavnik. Sveto pismo opozarja:
»Skrivnost nepostavnosti je namre¢ Ze na delu.« (Drugo pismo
Tesaloni¢anom 2,7) Beseda, prevedena kot »nepostavnost, je ista
grska beseda anomia, ki smo jo preucevali v prejSnjem poglavju.
Bodite pozorni, da je v ozadju nepostavnosti skrivha mo¢ (v
angleskem prevodu je namesto izraza skrivnost uporabljena
besedna zveza skrivna mo¢, op. prev.). Nov angleski prevod kralja
Jakoba pa govori o »skrivnosti nepostavnosti«. Ta skrivnost se
skriva v njeni skrivni moci. Pri vernikih odkrita nepostavnost ne bi
bila uc¢inkovita, deluje le, ¢e je subtilna in zavajajoca. To je njena
skrivnost. Ker Bog ne Zeli, da ne bi vedeli za to skrivnost ali skrivno

41



POD KRITEM

mo¢, nas svari (Drugo pismo Korin¢anom 2,11).

Satan je mojster prevare. Pomislite: zapeljal je tretjino angelov,
da so se uprli proti Bogu (Razodetje 12,3-4). To se je zgodilo v
popolnem okolju, v prisotnosti nasega veli¢astnega Gospoda! Jezus
nas opozarja, da satan ni le laznivec, ampak oce lazi (Evangelij po
Janezu 8,44). Jezus nas prav tako opozarja, da bodo satanove
zablode in prevare v zadnjih dneh postale tako mocne, da bi zavedle
celo izvoljene, ¢e bo mogoce (Evangelij po Mateju 24,24).

Zakaj bi nas to moralo presenetiti? Ce je lahko zavedel na
milijone angelov v nebesih, zakaj bi mu bilo tezko zavesti mnoZice v
tem zemeljskem okolju, kjer je imenovan »poglavar oblasti zraka«
(Pismo Efezanom 2,2)? Zdaj Zivimo v dneh, o katerih je govoril
Jezus, zato pozorno preucite Pavlov strasten poziv cerkvi v Korintu:

»Bojim pa se, da se ne bi vase misli skazile in oddaljile od preprostosti,
¢istosti do Kristusa, kakor je kaca s svojo zvijacnostjo preslepila Evo.«

(Drugo pismo Korin¢anom 11,3)

Pavel je ranljivost vernikov primerjal z Evino preslepljenostjo.
Nedvomno je bila prevara Eve eden od najspektakularnejsih
hudi¢evih podvigov. Zivela je v popolnem okolju, brez oblasti in
vpliva demonov. Hodila je v BoZzji prisotnosti in ni bila ovirana s
svojo mesenostjo. Vzrok njenega upora je moral biti eden od
satanovih najbolj zvitih nacrtov. Uporabil je subtilne in zvite taktike,
da bi pokvaril ¢istost njenega uma. Ce razumemo taktiko, ki jo je
uporabil pri Evi, razkrijemo njegovo najboljse orozje in lahko
prepoznamo, kako nas poskusa zavesti in zakaj danes toliko ljudi
zapade v neposlusnost. Spomnimo se, da je bila Eva zapeljana v
neposlusnost, vendar je Adam natan¢no vedel, kaj poc¢ne. Videl sem
ljudi v cerkvi, ki so krsili BoZje zapovedi ob popolnem zavedanju
tega, kar pocnejo. Niso bili zavedeni. Taksni ljudje stopajo po
nevarnem ozemlju in napredujejo proti duhovni smrti (Pismo
Rimljanom 8,13). To so ljudje trdega srca, ki jih je tezko pridobiti.

42



SKRIVNA MOC NEPOSTAVNOSTI

Potem so tu Se drugi - tisti, ki so zavedeni - in ti predstavljajo vec¢ino
neposlusnih posameznikov v cerkvi. Tako kot pri Evi jih je
nevednost izpostavila zablodi, ki je skrivha mo¢ nepostavnosti.
Nevednost je gojis¢e zablode. Bog je rekel: »Zato pojde moje
ljudstvo v izgnanstvo, ker nima spoznanja.« (Izaija 5,13) Razodeto
spoznanje BoZjih poti in njegovih duhovnih zakonov nas varuje
pred sovraznikovimi ukanami. Lu¢ BoZje resnice razkrije vsakrsno
laz in nas varuje pred njo.

RAZLIKA MED RAZODETJEM IN POSREDOVANIM ZNAN EM

Gospod Bog je ¢loveku zapovedal in rekel: »Z vseh dreves v
vrtu smes jesti, le z drevesa spoznanja dobrega in hudega nikar ne
jej! Kajti na dan, ko bi jedel z njega, bos gotovo umrl.« (Prva
Mojzesova knjiga 2,16-17)

Potem je Gospod iz moskega izoblikoval Zensko. Predvidevamo
lahko, da se je to zgodilo pozneje, saj je moski poimenoval ter si
ogledal vsako Zzival in ptico v zraku, preden je bila iz njegovega
rebra narejena zenska.

V primerjavi z Adamom Zenska ni sliSala ukaza neposredno iz
Bozjih ust. Adam ji ga je verjetno posredoval, medtem ko sta uZzivala
v BoZjem vrtu. To lahko ugibamo po njenem odzivu v pogovoru s
kaco. Pozorno preberite naslednje vrstice:

Kaca pa je bila bolj prekanjena kakor vse zivali na polju, ki jih je
naredil Gospod Bog. Rekla je Zeni: »Ali je Bog res rekel, da ne smeta jesti z
nobenega drevesa v vrtu?« In Zena je rekla kaci: »Od sadu drevja v vrtu
jeva, »le z drevesa sredi vrta,« je rekel Bog, >ne jejta sadu, tudi dotikajta se

ga ne, sicer bosta umrlal«« (Prva Mojzesova knjiga 3,1-3)

Najprej bodite pozorni na to, da ko je kaca posejala dvom v
BoZjo zapoved, je Zena odgovorila: »Od sadu drevja jeva ...«
namesto da bi svoj odgovor zacela za besedami: »Bog je rekel ...« To

43



POD KRITEM

je klasi¢en odgovor nekoga, ki je slisal ukaz ali pravilo le posredno.
To ni odziv osebe, ki deli utrip srca in motivacijo tistega, ki je ta
ukaz dal.

Drugi¢, opazite lahko, da se njen odgovor razlikuje od BoZje
prvotne zapovedi. V nadaljevanju je omenila, da je Bog rekel: »Ne
jejta sadu, tudi dotikajta se ga ne, sicer bosta umrla!« Bog nikoli ni¢
ni rekel o dotikanju. To je Se en primer, kaj se zgodi, ko BoZjo
besedo slisimo le posredno od drugih, namesto da bi nam jo
Gospod sam neposredno razodel.

Ko nam Bog razodene svojo besedo po svojem Duhu, ta postane
del nas. To se lahko zgodi, ko beremo knjigo, poslusamo ucenje ali
ko sami beremo Sveto pismo ali imamo skupnost z BoZjim Duhom.
Za Adama je bila BoZja zapoved tako resni¢na kot vse drugo okoli
njega; bila je del njega. Nasprotno, ko slisimo BoZjo zapoved, vendar
nam ni razodeta po njegovem Duhu, ne postane del nas. Za nas je to
samo postava in »mo¢ greha [neposlusnosti] je postava« (oglejte si
Prvo pismo Korinéanom 15,56). Kot sem rekel, verjamem, da je
Adam Evi posredoval Bozjo zapoved. Ve¢ kot verjetno pa je, da Eva
sama glede tega ni iskala Boga. Adamovo informacijo je sprejela kot
dejstvo, »tako pac je«. Zanjo to ni bilo razodeto spoznanje, temvec
posredovano znanje. Ker je slisala le posredno, je bila dovzetnej$a za
prevaro. Zato se je kaca osredotocila nanjo in ne na Adama.

Najucinkovitejsa zasc¢ita pred zablodo je razodeto spoznanje, ne
le posredovano znanje. Mnogi so zvezani z legalizmom, saj so slisali
le znanje, navodila ali omejitve Svetega pisma. Ne glede na to, ali
znanje prihaja od starSev, pridigarjev, iz posnetkov ali knjig, si Se
niso prizadevali spoznati BoZjega srca glede teh zadev, kar bi jim
dalo vpogled, ki bi jih zas¢itil pred zablodo. Imajo ¢rko brez srénega
utripa. Lahko celo natan¢no ponovijo poglavije ali vrstico, vendar so
izgubili dih Zivljenja, ki stoji za Svetim pismom.

Morda celo z navdusenjem delijo novo ucenje, ki so ga ravno
slisali na seminarju ali konferenci. Vendar pa se zdi, da jim ne uspe
ziveti tega, kar tako navduseno delijo. Ni del njih. Prenasajo besede,

44



SKRIVNA MOC NEPOSTAVNOSTI

vendar te ostajajo brez sadu in so nezmoZne proizvesti Bozje
zivljenje. Ko se to zgodi, so zlahka v skus$njavi, da dodajo ali
odvzamejo kaj od tega, kar je Bog rekel. Zlahka jih je prevarati, ker
ne razumejo BoZjih poti.

Tukaj je primer, ki sem ga slisal ze veckrat: »No, saj ves, brat,
denar je korenina vsega zlal« To ni tisto, kar je Bog rekel. Rekel je:
»Korenina vsega zla je ljubezen do denarja.« (Prvo pismo Timoteju
6,10; poudarek dodan)

Ce je bil denar korenina vsega zla, potem z Jezusom nekaj ni
bilo v redu, ker je imel zakladnika in vre¢o denarja! V nekem
trenutku je Zenska razbila steklenico parfuma v vrednosti celoletne
place in jo izlila nanj. Juda, ki je imel rad denar, je bil zaradi tega
dejanja jezen, vendar ga je Gospod grajal in pohvalil to Zensko
(Evangelij po Janezu 12,3-7).

Ne, teZzava ni v denarju kot takem, temvec¢ v ljubezni do njega,
ki je korenina vsega zla. Gre za nezdravo Zeljo po denarju in
odvisnost od njega. Zaradi tega legalisticnega pogleda imajo ljudje
nezdrav odnos do denarja, kar Bog nikoli ni nameraval. Bog nas
opozarja na nezdravo Zeljo po denarju in odvisnost od njega. Taksni
ljudje pa na finanénem podroc¢ju nikoli ne morejo delovati na
resnicno pobozen nacin. Ta nevednost potrjuje dejstvo, da Bozja
beseda nikoli ni bila razodeta v njihovih srcih. Imajo le posredovano
znanje o Bozji besedi in so kandidati za zablodo. Kako pa lahko
sprejmemo razodeto spoznanje? Tako, da ponizno hodimo pred
Bogom, medtem ko v nasih srcih gorita Gospodov strah in Bozja
ljubezen. Bog je rekel:

Gledam pa na tistega, ki je poniZen, ki je potrt v duhu in se trese pred
mojo besedo. (Izaija 66,2)

Kdor se trese pred njegovo besedo, ga bo takoj ubogal, ne glede
na to, ali vidi kaksno korist ali ne. To je tisti, ki se resni¢no boji Boga.
In Sveto pismo jasno pravi: »Gospodovo zaupanje je za tiste, ki se ga

45



POD KRITEM

bojijo, njegova zaveza, da jim jo da spoznati.« (Psalm 25,14) Zdaj
bolje razumemo izjavo, ki jo je Salomon podal ob koncu svojega
zivljenja: »Boj se Boga in izpolnjuj njegove zapovedi, kajti to je za
¢loveka vsel« (Pridigar 12,13) Bog razodeva svoje skrivnosti ali poti
tistim, ki se ga bojijo, in Janez tej skupini pravi:

To vam pisem glede tistih, ki vas skusajo zapeljati. Kar pa zadeva vas:
maziljenje, ki ste ga dobili od njega, ostaja v vas in zato ni treba, da vas kdo
udi. Kakor vas njegovo maziljenje uci o vsem in je resni¢no in ni laz, tako
ostajajte v njem, kakor vas je poucilo. (Prvo Janezovo pismo 2,26-27;
poudarek dodan)

To nam kaZe, kako nas razodeta BoZja beseda varuje pred
zablodo. Eva je bila zavedena v neposlusnost, ker ji je
primanjkovalo BoZjega razodetega spoznanja. Zato v kacjih besedah
ni zaznala zvijace in ukane.

KAKO JE KACI USPELO?

Nadaljujmo in odgovorimo na vprasanje: Kako je kaci uspelo
prevarati Zensko? Kaksen je bil njen subtilen nacrt, s katerim jo je
napadla? Klju¢no je, da poznamo odgovor na to vpraSanje.
Premislite: Kako jo je zapeljala v zablodo? Eva je Zivela v povsem
popolnem okolju. Nikoli ni bila izpostavljena zlorabi koga z
avtoriteto. Ni imela slabih izkuSenj z o¢etom, Sefom ali cerkvenim
sluzabnikom. Zivela je v cvetofem vrtu, brez demonskega zatiranja.
Vse, kar je poznala, sta bili BoZja dobrota in oskrba. Hodila in
govorila je v njegovi prisotnosti. Kako jo je torej ka¢a ukanila?

Spomnite se BoZje zapovedi: »Z vseh dreves v vrtu smes jesti, le
z drevesa spoznanja dobrega in hudega nikar ne jej! Kajti na dan, ko
bi jedel z njega, bo$ gotovo umrl.« (Prva Mojzesova knjiga 2,16-17)

Bozja dobrota je zagotovila, da »smeta jesti ...«, medtem ko je
njegova avtoriteta omejevala, »... le z drevesa spoznanja dobrega in

46



SKRIVNA MOC NEPOSTAVNOSTI

hudega nikar ne jejta.«. Bog je poudaril njuno svobodo, da jesta z
vseh dreves razen enega.

Bistvo BoZjega znacaja je ljubiti in dajati. Zelel si je prijateljev v
svojem vrtu, ki bi ga ljubila in ubogala. Ni Zelel robotov brez
moznosti svobodne izbire. Hrepenel je po otrocih s svobodno voljo,
ustvarjenih po njegovi podobi. Ko jima je omejil dostop do drevesa,
jima je dal izbiro, ki ju je varovala pred smrtjo. Vkljucevala je njuno
voljo. Bosta zaupala in ubogala? Brez te zapovedi ne bi imela izbire.

Pozorno si oglejte kacine besede: »Kaca pa je bila bolj
prekanjena kakor vse Zivali na polju, ki jih je naredil Gospod Bog.
Rekla je zeni: >Ali je Bog res rekel, da ne smeta jesti z nobenega
drevesa v vrtu?« (Prva Mojzesova knjiga 3,1) Ce izrazimo z
danasnjimi besedami, je kaca rekla: »SliSala sem, da je Bog rekel, da
ne smete jesti z nobenega drevesa. Je to res?«

Kaca je svojo strategijo zacela tako, da je najprej izkrivila
poudarek BoZje zapovedi. Z izkrivljanjem njenega pomena je
postavila pod vprasaj Bozje motive. Evo je Zelela peljati po poti
sklepanja, na kateri bi s¢asoma podvomila v Bozjo dobroto in
integriteto. Ko bi ji to uspelo, ne bi bilo ni¢ tezkega obrniti jo proti
njegovi avtoriteti.

Kaca je ignorirala BoZjo velikodusnost in pokazala na izjemo.
Nakazovala je, da jima je bilo nekaj dobrega zamol¢ano. Z enim
samim vprasanjem je kaca izkrivila edino zapoved, ki je bila dana za
za$¢ito, in jo predstavila kot nepravi¢no zadrzevanje dobrega. Ali
sliSite posmeh v njenem glasu, ko je sprasevala: »Ali je Bog res rekel,
da ne smeta jesti z nobenega drevesa v vrtu?« Ceprav sta imela
dostop do celotnega vrta, iz katerega sta lahko jedla, je kaca
usmerila Evino pozornost na eno drevo, ki jima je bilo zadrzano.
Poskrbela je, da je bil Bog videti kot nekdo, ki »jemlje«, in ne kot
tisti, ki »daje«, kar v resnici je.

S tem, ko je kaca dosegla, da je bil Gospod videti nepravicen, je
lahko izvedla napad na BoZjo vladavino. Satan ni neumen, spravil
se je na sam temelj Gospodove avtoritete, kajti »pravi¢nost in

47



POD KRITEM

pravica sta temelj njegovega prestola« (Psalm 97,2). Njegov prestol
predstavlja njegovo avtoriteto. Ce lahko satan s prevaro in
sprevracanjem izkrivi BoZji pravi¢en znacaj, potem je v oceh
njegovega stvarstva vprasljiv sam temelj njegove avtoritete.

In Zena je rekla kaci: »Od sadu drevja v vrtu jeva, >le z drevesa
sredi vrta,« je rekel Bog, >ne jejta sadu, tudi dotikajta se ga ne, sicer
bosta umrla!«« (Prva Mojzesova knjiga 3,2-3)

Povsem mogoce je, da se je kljub svojemu odgovoru zacela
sprasevati o razlogu za njegov ukaz. Podvomila je v BoZjo dobroto.
Lahko slisite njene misli? Videti je dobro ... Ne vem, zakaj ne bi smela
jesti s tega drevesa. Kaj bi lahko bilo narobe s tem? In kaj na tem drevesu
bi nama lahko tako zelo $kodovalo? Na novo vzbujen dvom o BoZzjih
motivih jo je naredil dovzetno za dvom o BoZji avtoriteti.

Kaca je izkoristila priloznost, da je spodkopala BoZjo avtoriteto,
verodostojnost in integriteto z drznim nasprotovanjem njegovi
besedi reko¢: »Nikakor ne bosta umrla. V resnici Bog ve, da bi se
vama tisti dan, ko bi jedla z njega, odprle oci in bi postala kakor
Bog, poznala bi dobro in htdo.« (Prva Mojzesova knjiga 3,4-5)

Mojster prevare je poskusal uniciti sam temelj njene zvestobe s
tem, da je oc¢itno nasprotoval Bogu in ji zagotovil, da ne bo umrla.
Svoje utemeljevanje je hitro nadaljeval: »Namesto da bi umrla, bosta
postala bolj podobna Bogu. Sama bosta lahko izbirala med dobrim
in zlim, ker bosta modra. Ne bo vama treba ve¢ poslu$ati vsega iz
druge roke in biti podrejena nepostenim zapovedim.«

SPOCET GREH — SLEDI SUZENJSTVO

Eva je bila Sokirana in zmedena. Sprasevala se je: Zakaj bi Bog
rad skrival ta sad pred mano? Ponovno si je ogledala drevo in njegov
sad, ¢eprav tokrat z drugacnimi o¢mi. Ocenila je, da je sad dober in
prijeten, ne slab in skodljiv. Pomislila je: Zagotovo je videti odlicno za
jed in najboljse od vsega je, da nama bo dal modrost.

To razmisljanje jo je zaslepilo za vse drugo okoli nje. Pozabila je

48



SKRIVNA MOC NEPOSTAVNOSTI

na obilno dobroto, ki ji je bila ponujena, ter se osredotocila na eno
samo drevo. Mislila je: To drevo ponuja nekaj dobrega in Bog nama je
to prikril. Ze ves cas bi lahko uZivala v tem sadu. Zakaj nama je to storil?
Ce nama s tem drevesom prikriva nekaj, kar potrebujeva, kaj drugega
nama lahko se prikriva?

Ko so bili pod vprasanjem BoZji znacaj, integriteta in dobrota, ni
bilo ve¢ nobenega razloga za podreditev njegovi avtoriteti. Njena
samovolja je prevladala nad Ocetovo voljo. Eva je posegla po sadu
in ga obracala v svoji roki - ni¢ se ni zgodilo. Kaca je morala imeti
prav. Nato je jedla in dala tudi moZu.

Ko sta pojedla, so se jima nenadoma odprle oci in zacutila sta
val sramu in strahu, ko sta se zavedala svoje golote. Z njuno
neposlusnostjo je prisla duhovna smrt. Meso je postalo mocan tiran,
ki ju bo zatiral. S tem, ko sta podvomila v BoZjo besedo in se podala
po poti sklepanja, ki je vodilo v zablodo, sta svoji Zivljenji odprla
gospodarju neposlusnosti. Postal je njun temni gospodar. Sveto
pismo potrjuje: »Ali ne veste: ¢e se izrocite komu kot suznji, da bi
mu bili pokorni, ste pa¢ suznji tistega, ki se mu pokoravate; bodisi
greha, ki pelje v smrt, bodisi pokors¢ine, ki pelje v pravi¢nost.«
(Pismo Rimljanom 6,16) Gospodar smrti ni dobil le dostopa do
njunih zivljenj, ampak tudi zakonit vstop v svet. Pavel to razlozi
tako: »Kakor je torej po enem cloveku prisel na svet greh in po
grehu smrt in je tako smrt prisla na vse ljudi, ker so vsi gresili.«
(Pismo Rimljanom 5,12)

Pred njuno neposlusnostjo ni bilo sovrastva, jeze, neodpuscanja,
prepira, obrekovanja, pokvarjenosti, goljufije, grenkobe ali
izsiljevanja. Ni bilo spolne perverzije, zlorabe drog, pijancevanja,
umorov ali kraje.

Prav tako ni bilo zlorab Zzensk in otrok. Ni bilo bolezni in
revsc¢ine. Naravne nesrece, kuga in okuZbe so bile ¢lovestvu povsem
neznane. Tudi kraljestvo zivali je Zivelo v popolni harmoniji.
Zemljino ozradje je bilo spokojno v Bozji volji, ki je nacelovala
vsemu stvarstvu.

49



POD KRITEM

Neposlusnost pa je povzrocila grozne vedenjske tezave, ki
pestijo ¢lovestvo, seznam pa se z vsako generacijo daljsa. Eno
dejanje nepokorscine je zaznamovalo zacetek skrivne moci
nepostavnosti. Zaradi te zablode je ¢lovek izgubil svojo bozansko
oskrbo in zas¢ito. Upor, ki je nastal po vzoru satanovega, je na
siroko odprl vrata njegovemu gospostvu in unicenju. V celoti je
izkoristil svojo priloznost, da bi bil kot Bog, vendar brez
podrejenosti njemu. S tem, ko je zasuZnjil BoZje stvarstvo, je ustoli¢il
samega sebe (Izaija 14,12-14).

NJEGOV DANASNJ NACIN DELOVANJA NI NIC DRUGACEN

Satanov danagnji nac¢in delovanja je zelo podoben. Se vedno Zeli
sprevre¢i BoZzji znacaj, da bi nas obrnil proti njegovi avtoriteti.
Jakobovo pismo zelo jasno govori o tem: »Ne varajte se, moji ljubi
bratje; vsak dober dar in vsako popolno darilo prihaja od zgoraj, od
Oceta ludi, pri katerem ni spremembe ne sence menjave.« (1,16-17)

Pisec teh besed je hotel zagotoviti, da mi verniki ne bi podlegli
isti skrivni moc¢i nepostavnosti kot Eva. Enako kot Pavel nas je
posvaril, da bi nas zascitil. Njegove besede moramo skrbno
upostevati in jih ohraniti v svojih srcih: Zunaj BoZje volje ni ni¢
dobrega. Morda je videti dobro, toda ¢e ni skladno z BoZjo voljo,
potem se ne varajte, da bi v tem lahko bilo kaj dobrega.

Jakob je ponovil, da ¢e verjamemo, da je zunaj BoZje oskrbe kaj
dobrega, potem smo lahko zavedeni, kot je bila Eva. Pozorno
premislite stvari, o katerih smo govorili. Ne glede na to, kako dobro
je videti, okusiti ali ¢utiti, in ne glede na to, kaksno bogastvo, obilje,
modrost ali uspeh obljublja, ¢e ni od Boga, vas bo s¢asoma popeljalo
po poti hude bolecine, obzalovanja in na koncu smrti. BoZzanska
oskrba in zasc¢ita bosta s to prevaro ogrozeni. Vsako popolno in
dobro darilo prihaja od Boga, on je izvir. Sprejmite to resnico in jo
utrdite v svojem srcu, potem vas videz ne bo zavedel! Ce bi Eva to
storila, ne bi bila zamajana. Izpolnitev svojih Zelja je iskala zunaj

Bozje oskrbe.
50



SKRIVNA MOC NEPOSTAVNOSTI

Koliko ljudi se iz napac¢nih razlogov poroci z napacno osebo?
Bog jih je morda posvaril prek starSev ali pastorjev ali pa jim je
govoril neposredno v srce, vendar so dovolili, da njihovo
razmisljanje te glasove zadus$i. Morda so bili osamljeni in si Zeleli
druzbe. Morda je bila oseba prijetna na pogled in se je zdela koristna
pri sprejemanju odlocitev. Izbrali so svojo voljo namesto Bozje in
prepogosto zelo trpeli. Seveda lahko Bog odkupi nase napacne
odlo¢itve. Davidov greh z BatSebo je bil odkupljen pozneje ob
rojstvu Salomona. Vendar je zaradi svoje neposlusnosti pozel veliko
bolec¢ine, saj mec ni nikoli zapustil njegove hige. Izgubil je tri sinove
v zgodnji mladosti ali v mnajboljsih letih. Koliko bolje je
izbrati poslusnost.

Prepogosto ljudje zapustijo prav tiste kraje - sluzbe, cerkve,
mesta -, kamor jih je Bog zasadil, ker se ne strinjajo z avtoritetami,
ki so postavljene nad njimi. Ali pa se jim zdi, da se nikamor ne
premaknejo, in imajo obc¢utek, da na tem mestu nimajo prihodnosti.
Kmalu pride priloznost in ¢eprav nimajo pri¢evanja Svetega Duha,
da bi odsli, odidejo. Ne samo to, odhod prav tako pogosto ogroza
Cistost, h kateri jih je Bog poklical. Mislijo, da Ze predolgo ¢akajo na
polici, in ¢utijo: Nekaj moram ukreniti. Nato se v prizadevanju storiti
nekaj dobrega zase znajdejo v nasprotovanju Bozji volji. Morda jim
uspe doseci dober finan¢ni polozaj, vendar so se vmes njihova srca
zelo oddaljila od intimnega in strastnega odnosa z Gospodom.

Kako v splosnem ljudje zapadejo v neposlusnost BoZji volji?
Premamljeni so z dobrim in prijetnim. Morda odkrijejo pot do
razcveta in uspeha zunaj nasveta Bozje besede. Prizadevajo si za te
stvari in za ¢as izkusijo zabavo, sreco ali vznemirjenje. V tem, ¢emur
je Bog rekel »ne«, najdejo »dobro«. Bojijo se, da jih Bog Zeli
prikrajSati privla¢nih in zabavnih stvari! Mislijo, da ne razume
njihovih potreb ali je spregledal pomembnost njihovih Zelja. In ¢e
njihove molitve niso usliSane v vnaprej dolo¢enem casovnem
okviru, pridejo do zaklju¢ka, da je Bog nezvest. Mislijo: »Zakaj bi
¢akal? Ze zdaj si bom priskrbel dobro in prijetnol«

51



POD KRITEM

RAZMISLITE O JEzUSU

Razmislite o Jezusu. Stirideset dni in $tirideset no¢i je bil v
puscavi brez vode, hrane in kakrsne koli tolazbe. Pod pritiskom
stradanja je njegov trebuh trzal od bole¢ine zaradi hude lakote. Ce
kmalu ne bi dobil hrane in vode, bi umrl. Toda kaj se je zgodilo prej:
oskrba ali skusnjava?

In pristopil je skugnjavec in mu rekel: »Ce si BoZji Sin, reci, naj ti
kamni postanejo kruh.« (Evangelij po Mateju 4,3) Sovraznik je
ponovno postavil pod vprasaj, kar je Bog jasno povedal. Oce je na
bregovih Jordana odkrito razglasil Jezusa za svojega Sina. Satan je
ponovno poskusal izkriviti BoZji znadaj: »Ce si BoZji Sin, zakaj te je
pripeljal sem, da stradas? Zakaj ne poskrbi zate? Morda je cas, da
sam poskrbis zase. Ce se kmalu ne najes, bos umrl, ¢e ne pohitis, bos
lahko imel hude telesne posledice. Uporabi svojo avtoriteto, da
sluzi$ sebi. Spremeni te kamne v kruh.«

Jezus se mu je uprl in pocakal na BoZjo oskrbo. Sovrazniku ni
dovolil, da bi v njegovem umu sprevrgel BoZji znacaj. Vedel je, da
njegov Oce skrbi za njegove potrebe. Ostal je podrejen BoZji
avtoriteti, ne glede na to, kako neprijetno je bilo v tistem trenutku.

Ko se je uprl satanovi skusnjavi, da vzame stvari v svoje roke,
»ga je hudi¢ pustil, in glej, angeli so pristopili in mu stregli«
(Evangelij po Mateju 4,11). Zakaj? Avtor Pisma Hebrejcem je Jezusa
opisal tako: »On je v dneh svojega mesa daroval molitve in prosnje z
mocnim vpitjem in solzami njemu, ki bi ga mogel resiti iz smrti, in
bil je usligan zaradi spostovanja do Boga. Ceprav je bil Sin, se je iz
tega, kar je pretrpel, naucil poslusnosti.« (Pismo Hebrejcem 5,7-8)
Bog ga je usliSal zaradi njegovega strahospostovanja do Boga. Ni
podvomil v Oc¢etovo dobroto. Tudi ko se je soo¢il z veliko skusnjavo
in silnim trpljenjem, ki je bilo hujse od vsega, kar je izkusil kdor koli
drug, je izbral poslusnost, ¢eprav je to pomenilo hudo stisko.

V primerjavi z odzivom Adama in Eve je ta vrsta poslusnosti in
podrejenosti zaustavila vsakrSen vdor ali poseg sovraznika v

52



SKRIVNA MOC NEPOSTAVNOSTI

njegovo Zzivljenje. Priceval je: »Vladar tega sveta prihaja. Meni sicer
ne more ni¢, vendar naj svet spozna, da ljubim Oceta in da delam
tako, kakor mi je naro¢il Oce.« (Evangelij po Janezu 14,30-31)

V primerjavi z Adamom je Jezus, poslednji Adam, hodil v
popolni poslusnosti svojemu Ocetu in je lahko pri¢eval, da mu satan
ne more ni¢. Prav zato nas Sveto pismo svari: »Kdor pravi, da ostaja
v njem, je dolzan tudi sam Zziveti tako, kakor je Zivel on.« (Prvo
Janezovo pismo 2,6) Je na$ zgled in predhodnik. On je tisti, ki je
placal ceno in nam pokazal pot, po kateri naj hodimo. Nismo ve¢
namenjeni, da hodimo po poti prvega Adama in njegove
nepostavnosti, temve¢ smo poklicani in pooblas¢eni, da korakamo
po poti poslusnosti poslednjega Adama.

Angleski prevod Svetega pisma The Message te vrstice strastno
izrazi takole:

Osvobodite se, zacnite te¢i - in nikoli ne odnehajte [v poslusnosti
Bogu]! Brez odvecne duhovne masc¢obe, brez zajedavskih grehov. O¢i
imejte uprte v Jezusa, ki je zacel in dokoncal tek, ki ga tecemo. Preucujte,
kako je to storil. Ker nikoli ni izgubil izpred o¢i cilja, kam je namenjen -
tega vznemirljivega cilja pri Bogu in z njim -, zato je lahko prenesel vse:
kriz, sramoto, kar koli. In zdaj je tam, na ¢astnem mestu, tik ob Bogu. Ko
opazite, da vaSa vera [poslu$nost] slabi, si ponovno oglejte to zgodbo,
tocko za tocko, to dolgo litanijo sovraznosti, skozi katero si je utrl pot. To
bo vasi dusi vbrizgalo nov adrenalin. (Pismo Hebrejcem 12,1-3, prosti

prevod po zgledu angleskega prevoda Svetega pisma The Message)

Te besede povzemajo vse. Naj vam bo padec prvega Adama v
poduk, hkrati pa odlo¢no sledite poslusnosti poslednjega Adama.

V naslednjem poglavju bomo preucili posledice neposlugnosti.
Niso vedno vidne takoj, bodo pa zagotovo nastopile. Ko je
neposlusnost enkrat jasno razkrita, ne bi smeli nikoli ve¢ razmisljati
o njenem dopuscanju.

53






PETO POGLAV]JE

POSLEDICE
NEPOSLUSNOSTI |

Vera in poslusnost sta nelocljivo povezani, ker je poslusnost
dokaz resnicne vere.

eposlusnost prinasa razli¢ne posledice. U¢inki niso vedno
takoj vidni ali ocitni, vendar tako kot iz posejanih semen
pride Zetev, bodo tudi ti u¢inki gotovo nastopili. Sovraznik
duse hrepeni, da bi to zavedanje skril pred nami v upanju, da bomo
lahkomiselno in zlahka postali Zrtve njegovih varljivih taktik.
Nekateri ljudje podzavestno mislijo, da bo vsaka posledica
njihove neposlusnosti odtehtana s tem, kar dojemajo kot
neposredno korist svoje odlocitve. Preseneca me, kako razsirjen je ta
zavajajo¢ in smrtonosen miselni proces. To je skrivnost ali skrivna
moc¢ nepostavnosti. Moje iskreno upanje in molitev je, da bodo
naslednja tri poglavja v vasem srcu zapecatila odlocitev, da se nikoli
ne boste posluzevali neposlus$nosti.

ADAMOVI POTOMCI

Za zacetek se Zelimo necesa nauciti od Kajna, Adamovega
prvorojenca. Kajn je bil po poklicu poljedelec. Njegov brat Abel,
Adamov drugorojenec, je bil pastir. Sveto pismo nam pravi, da je

55



POD KRITEM

¢ez ¢as Kajn prinesel pred Gospoda daritev od sadov zemlje, Abel
pa je daroval prvorojenca svoje drobnice. Ugotavljamo: »Gospod se
je ozrlna Abela in njegovo daritev, na Kajna in njegovo daritev pa se
ni ozrl.« (Prva Mojzesova knjiga 4,4-5)

Mimogrede, to je v nasprotju z besedami, ki jih v danasnji
cerkvi pogosto slisimo: »Bog te bo sprejel taksnega, kot si.« To
preprosto ni res. Bog nas sprejme, Ce se pokesamo! Preizkusite to
izjavo na primeru Hananija in Safire. Preprosto ne drZi, ker sta
mrtva (Apostolska dela 5,1-11).

Bog ni sprejel Kajnove daritve, ve¢ kot to, ni sprejel niti Kajna!
To, da ni sprejel Kajna, ne pomeni, da je bila Kajnova usoda trajna
zavrnitev, vendar je nasa danasnja teologija brezpogojnega
sprejemanja z BoZje strani neto¢na. Pravzaprav je nevarna, ker iz
nasih src odnasa strah Gospodov. Strah Gospodov nas varuje in nas
odvracda od greha (Druga Mojzesova knjiga 20,20). Sveto pismo
pravi, da je po Hananijevi in Safirini smrti »velika groza obsla vso
cerkev« (Apostolska dela 511). Neposlusnost ni bila vec
nekaj obicajnegal

Rad bi nekoliko posodobil zgodbo o Adamovih dveh sinovih,
da vam jo malo priblizam. Njegova sinova sta bila vzgojena v domu,
kjer so klicali Gospodovo ime. Oba sta prinesla Gospodu daritev, ki
je predstavljala njuno Zzivljenje. Sveto pismo pravi, naj darujemo
svoja telesa v Zivo Zrtev (Pismo Rimljanom 12,1). Kadar koli je pred
Boga prinesena Zrtev, to predstavlja nase sluzenje Bogu. Torej ne
govorimo o Abelu, ki je sluzil Bogu, in bratu Kajnu, ki ni. Kajn ni
pohajkoval po $portnih dogodkih, striptiz klubih in barih ter se
izogibal obiskovanju cerkve. Ne zamenjajte Kajna s ¢lovekom, ki
noce imeti nobenega opravka z Bogom. Oba bi v danasnjem svetu
veljala za vernika, ki komunicirata z Bogom.

Oba sta bila marljiva pri svojem prizadevanju, da Gospodu
prineseta daritev. Pravzaprav bi lahko rekli, da se je Kajn celo bol;
potrudil kot Abel. O poljedelstvu in pastirstvu vem zelo malo, vem
pa dovolj, da ugotovim, da je pastirstvo naporno delo, poljedelstvo

56



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI |

pa Se teZje. Pri pastirstvu imate obveznosti zjutraj in popoldne,
praviloma pa se lahko v dnevni vrocini spocijete v senci drevesa in
srkate hladno pijaco.

Poljedelstvo je fizicno napornejse. Kajnova daritev je bila plod
potu njegovega obraza, ki je bil posledica obdelovanja zemlje, ki jo
je Bog preklel (Prva Mojzesova knjiga 3,17-19). Kajn je ocistil tla od
kamenja, Storov in drugih stvari. Nato je oral in obdeloval zemljo.
Sadil je, zalival, gnojil in varoval svoje pridelke. V svojo daritev je
vlozil veliko truda.

ZAKAJBOG NI SPREEL KANA?

Zato se moramo vprasati, zakaj Bog ni sprejel Kajnove daritve,
ko pa je vedel, da se je bolj potrudil? Odgovor najdemo pri njegovih
starsih. V vrtu je bilo vse, kar je Bog ustvaril, z ne¢im pokrito. Zivali
so imele krzno, ribe luske, ptice perje. Nikoli ne boste videli
polarnega medveda v kavbojkah; ne potrebuje dodatne zascite.

Adam in Eva nista bila izjema. Nista bila pokrita ali zas¢itena s
fiziénimi oblacili, namesto tega sta bila »ovencana« s slavo (Psalm
8,5). Beseda ovencana pomeni »obkrozena ali obkoljena«. Z njo sta
bila pokrita. Slava, ki jo je Bog polozil nanju, je bila tako neizmerna,
da je v njunih oc¢eh prikrivala njuno telesno nagoto. Zato Sveto
pismo pravi: »Bila pa sta oba naga, ¢lovek in njegova Zena, a ju ni
bilo sram.« (Prva Mojzesova knjiga 2,25) Nista se obremenjevala s
samima seboj, Zivela sta pod BoZjim okriljem. Misel na oblacila jima
ni prisla na pamet, ker to ni bilo potrebno.

To se je spremenilo v trenutku, ko nista ubogala. Pred njuno
neposlusnostjo je poglavitno vlogo imel njun duh, pozneje je
prvenstveni polozaj dobilo meso. Prve besede, ki so bile zapisane v
Svetem pismu po tem, ko sta jedla, so: »Tedaj so se obema odprle oci
in spoznala sta, da sta naga. Sesila sta si predpasnika iz smokvinih
listov.« (Prva Mojzesova knjiga 3,7) Klju¢ne besede so, da sta
spoznala. Naenkrat sta imela spoznanje, ki ga prej nista imela.

57



POD KRITEM

Nacelo spoznanja dobrega in hudega je Ziveti skladno s tem,
kar je prav in narobe. Pred padcem njunih dejanj ni dolocalo
spoznanje o dobrem in hudem, ampak spoznanje o Bogu. Njuna
motivacija je bil ob¢utek poslusnosti, rojen iz zaupanja in ljubezni.
Dobro in hudo nista bila v njunem umu, ampak v Bozji roki. Re¢eno
nam je:

»Skala je, popolno je njegovo delo,
zakaj vsa njegova pota so prava;

zvest Bog je in v njem ni krivice, pravicen je in iskren.«

(Peta Mojzesova knjiga 32,4)

Adam in Eva sta zivela pred Bogom in v popolnem zavedanju
Boga. Ko sta vzela sad z drevesa spoznanja dobrega in hudega, sta
vir spoznanja o tem, kaj je dobro in hudo, poiskala zunaj Boga. To bi
lahko poimenovali nac¢elo umovanja. Nista ve¢ potrebovala Boga, da
bi jima vladal. Obcutek, kaj je prav in kaj narobe, sta zdaj imela v
sebi. Zato ju je Bog po njunem padcu najprej vprasal: »Kdo vama je
to povedal?« (oglejte si Prvo Mojzesovo knjigo 3,11)

Kadar koli Bog postavi vprasanje, ga ne zanimajo dodatne
informacije. Zeli nas pripeljati k temu, kar bi nam rad sporo¢il. Bog
je ze vedel, da sta jedla z drevesa in govorila na podlagi lastne
modrosti. Poslusnost sta nadomestila z umovanjem. Pravzaprav je
rekel: »Zdaj sta nasla vir ob¢utka, kaj je prav in kaj narobe, zunaj
mene. Oc¢itno sta jedla z drevesa spoznanja dobrega in hudega.«

Takoj po svoji neposlusnosti sta svojo goloto pokrila s figovimi
listi, torej s sadovi zemlje. A Ceprav sta se tako pokrila, sta se Se
vedno pocutila gola in se skrila. Bog je nato vprasal: »Kdo ti je
povedal, da si nag?« (Prva Mojzesova knjiga 3,11) Ob upostevanju
svojega na novo odkritega ob¢utka za prav in narobe sta poskusala
ravnati prav v svojih oceh, a sta se kljub temu pocutila gola. Nacin,
na katerega sta se pokrila, ni bil BoZzji nacin. Sprejemljivo pokritje
oziroma daritev za goloto je Bog pokazal s tem, da je ubil nedolZzno

58



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI |

zival ter Adama in Evo pokril z njeno koZo. To je bil BoZji predpisan
nacin, ne sad zemlje.

Pred tem Adam in Eva nista vedela, kaj Bog Zeli, Kajn in Abel
pa sta Ze vedela. Starsi so ju naucili, kaksna je sprejemljiva daritev
Bogu. Ko je torej Kajn prinesel daritev od sadov zemlje, je bila to
ponovno nesprejemljiva daritev. Sluzil je Bogu na svoj nacin! Podal
se je v smeri prekletstva, ki deluje prek lastnega umovanja in logike
o tem, kaj je prav in narobe, namesto da bi ravnal v ¢istosti otroske
poslusnosti, kot je to storil njegov brat Abel.

MORAL BI MU GOSPODOVATI

Sveto pismo nam pravi: »Po veri je Abel daroval Bogu vecjo
zrtev kakor Kajn. Po veri se je zanj pricalo, da je pravicen, ker je sam
Bog prical za njegove darove. Po njej Se vedno govori, ¢eprav je
umrl.« (Pismo Hebrejcem 11,4) Novozavezni pisec Abelovo
poslusnost enaci z vero. V naslednjem poglavju bomo izvedeli, da je
prava vera enaka poslusnosti oziroma temelji na njej. Prava vera
deluje iz poslusnosti in ne iz lastnega obcutka, kaj je prav in
kaj narobe.

Ko je Kajn spoznal, da sta njegov trud in daritev za Boga
nesprejemljiva, se je »zelo ujezil in obraz mu je upadel« (Prva
Mojzesova knjiga 4,5). To je znacilen odziv religiozne osebe, ko je
soofena z resnico. Razjezi se. Primere tega vidimo skozi celotno
Sveto pismo. To jezo podziga ponos in ponos zavraca Bozjo voljo in
njegove poti, ker Zeli zasledovati svoje lastne.

Bog je v svojem usmiljenju poskusal Kajnu odpreti oci z
vprasanjem: »Zakaj se jezi$ in zakaj ti je upadel obraz? Ali ga ne bos
vzdignil, ¢e delas dobro?« (Prva Mojzesova knjiga 4,6-7) Delati
dobro pri Bogu pomeni ubogati. Zeli si poslugnosti bolj kot Zrtve.
Velikokrat je rekel svojemu ljudstvu, naj prenehajo s svojimi
pesmimi, naj se znebijo instrumentov in nehajo prinasati Zrtve.
Zakaj? »Saj sem klical, pa ni nihée odgovoril, govoril sem, pa niso

59



POD KRITEM

poslusali« (Izaija 66,4). Prinasali so Zrtve, vendar niso poslusali ali
ubogali, kar je rekel. Najvisja oblika ¢asc¢enja je poslusnost.

Ker to vemo, bi lahko v vrstici iz Prve Mojzesove knjige besedi
delas dobro nadomestili z besedama me ubogas, ne da bi spremenili
njen pomen. Pisalo bi: »Zakaj se jezis? Ni se ti treba jeziti. Nauci se
lesa iz tega. Ce me bo$ ubogal, kot me je ubogal tvoj brat, bom
sprejel tebe in tvojo daritev, kakor sem sprejel Abela in njegovo.«

Gospod je nadaljeval z opozorilom: »Ce pa ne delas dobro [ce
ne uboga$ in vztrajad v svojem umovanju], greh preZi nate pri
vratih, njegovo poZelenje se obraca proti tebi, a ti mu gospoduj!«
(Prva Mojzesova knjiga 4,7) Upostevajte dve stvari. Prvi¢, greh
(neposlusnost) ima poZzelenje. Gospodar nepostavnosti, satan, je sila,
ki stoji za neposlusnostjo. Ko je Adam tej sili dal dostop, je imela en
sam cilj: nadzorovati ali vladati vsem in vsemu.

Podoben je hudobnemu znanstveniku, ki je v naSe ozracje
spustil nezadrzno koli¢ino radioaktivnih plinov. Plini prodrejo ¢isto
povsod, ¢eprav sama prisotnost tega znanstvenika ne. V delovanje
je spravil smrtonosno in mogoc¢no silo. Edini zasc¢iteni pred temi
smrtonosnimi plini so tisti, ki nosijo zas¢itno opremo. Sveto pismo je
zelo jasno: »Mi vemo, da smo od Boga in da ves svet ti¢i v zlu.«
(Prvo Janezovo pismo 5,19)

Drug nacin, ki nam lahko pomaga pri razumevanju, je, da greh
primerjamo z zakonom teznosti. Je sila, ki vedno ucinkuje in vpliva
na vso materijo. Ce skocite z vrha stavbe, boste opazili, da ta zakon
velja, in padli na najnizjo toc¢ko; pravzaprav bo to zelo trd padec.
Morda ne boste Zeleli pasti ali se zavedati oziroma verjeti v zakon
teznosti, a kljub temu se boste morali soociti z njim.

Nekega dne so znanstveniki odkrili Se en zakon - zakon
vzgona. Ugotovili so, da v pravih pogojih zakon vzgona nadomesti
zakon teznosti. Inovativni posamezniki so ob upostevanju zakona
vzgona oblikovali letalo. Ko sedi§ na letalu, premagujes silo
teznosti, saj letalo ne pade na najniZjo tocko. Sveto pismo pravi:
»Kajti postava Duha Zivljenja v Kristusu Jezusu te je osvobodila

60



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI |

postave greha in smrti.« (Pismo Rimljanom 8,2) Cudovita novica!

Pogosto letim. Samo lani sem preletel priblizno dvesto tiso¢
milj, da bi oznanjal evangelij po vsem svetu. Ko sedim na letalu,
sem zelo vesel, da me zakon vzgona osvobodi zakona teZnosti. Ce
pa bi se pilot odlocil ugasniti motorje in bi letalo izgubilo krila, bi
zacutili polni ucinek teznosti in letalo bi silovito padlo. Ne bi se ve¢
veselili premagovanja zakona teZnosti, temvec¢ bi se znova znasli
pod oblastjo tistega, ¢emur smo prej gospodovali.

Sveto pismo v tem istem poglavju pravi tudi: »Potemtakem,
bratje, nismo dolzniki mesu, da bi Ziveli po mesu. Ce namre¢ Zivite
po mesu, boste umrli.« (Pismo Rimljanom 8,12-13) Ceprav nas
postava Duha Zivljenja osvobaja postave greha, postava greha ostaja
nedotaknjena. Nasa zascita in gospodovanje tej postavi temeljita na
resni¢ni veri oziroma poslusnosti.

»Postava Duha Zivljenja« je imenovana tudi »postava vere«
(Pismo Rimljanom 3,27). Vemo, da postava vere nadomesc¢a postavo
greha. Prava vera je opisana kot tista, ki sodeluje z ustreznimi deli
poslusnosti (Jakobovo pismo 2,19-23). Vera in poslusnost sta
nelocljivo povezani, ker je poslusnost dokaz resni¢ne vere.

Abel je po veri oziroma poslusnosti Bogu gospodoval postavi
greha in smrti. V pogovoru s Kajnom Bog opozarja: poZelenje greha
se obraca proti tebi (enako kot Zeli teznost vplivati na katero koli
materialno stvar), ¢e pa me ubogas, mu bos gospodoval (tako kot
vzgon prevlada nad teznostjo). Grehu  gospodujemo
prek poslusnosti.

PROST DOSTOP

Druga stvar, ki jo je Bog povedal Kajnu, je bila, »¢e pa ne delas
dobro [me ne ubogas], greh preZi nate pri vratih« (Prva Mojzesova
knjiga 4,7). Bodite pozorni, da uporablja besedo vrata. V Zivljenju
vsakega Cloveka so metaforicna vrata; ne glede na to, ali se jih
zavedate ali ne, so tam. Ta vrata predstavljajo vhod v vase zivljenje.

61



POD KRITEM

V tem primeru gre za dostopno tocko za greh in demonske sile. Bog
nam Ze na zacetku pove, kaj odpira vrata grehu in demonskemu
vplivu in kaj jih zapira. Neposlusnost jih odpira, poslusnost
pa zapira.

Kaj se je zgodilo s Kajnom? Vztrajal je v svoji lastni modrosti in
umovanju. V njegovo srce je vstopila zavist, ki ji je kmalu sledila
uzaljenost. Potem je prislo sovrastvo. Kajn je zacel naklepati umor in
kaj kmalu je v besu ubil svojega brata. Bil je agresiven in izgubil je
strah Gospodov. Njegova drza se kaze v njegovem kljubovalnem
odgovoru na BoZje vprasanje o tem, kje je njegov brat: »Ne vem.
Sem mar jaz varuh svojega brata?« (Prva Mojzesova knjiga 4,9)
Lagal je Bogu, saj je natan¢no vedel, kje je njegov brat.

Vsak ¢lovek z zdravo pametjo bi se zavedal, da Bog to¢no ve,
kje je Abel, toda to se zgodi, ko se nekdo zatece k umovanju in
dopusti neposlusnost v svojem Zzivljenju. Sledi izguba stika z
realnostjo duhovnih stvari. Ta c¢lovek poskusa oklestiti Bozjo
podobo na svojo raven in jo strpati v svoje omejitve ter si
predstavlja, da je enako moder kot Bog - ali v¢asih celo modrejsi. Ni
pri zdravi pameti. Lucifer je odli¢en primer tega. Umovanje, rojeno
iz krivicnosti, ga je privedlo k prepric¢anju, da lahko strmoglavi
Boga. Kako nespametno! Vendar je mnoge popeljal po svoji poti
(Izaija 14,12-19).

Ce bi poznali Kajna in Abela in ne bili seznanjeni s celotno
zgodbo, bi vas lahko celotna situacija nekoliko zmedla. Kako lahko
¢lovek, ki je na zacetku marljivo sluZzil Bogu, postane predrzen
morilec? Kako je to mogoce? Vrata svoje duse je odprl postavi
greha, saj je vztrajal v neposlusnosti. Poznate pregovor: »Ponudis$
jim prst, vzamejo pa celo roko«? Odli¢no opisuje, kako deluje
postava neposlusnosti. Ce ji le malo odpres svoje Zivljenje, bo to kot
razpoka v jezu. Sila vode se s¢asoma prebije skozi kot poplava.

Ze skoraj osemnajst let imam to &ast, da s polnim delovnim
¢asom sluzim Bogu. V tem ¢asu sem bil v $tevilnih primerih prica
delovanju tega zakona. Videl sem ljudi, ki so na zacetku goreli za

62



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI |

BoZje stvari. Bili so dejavni v svojih cerkvah in nenehno so govorili
drugim o Jezusu. Bili so kot Kajn, ki je na zacetku marljivo delal.
Toda scasoma so se pojavile situacije, ki so izpostavile podrocja
samovolje v njihovem Zzivljenju. To je lahko bilo, tako kot pri Kajnu,
prek BoZje neposredne avtoritete ali prek njegove pooblascene
avtoritete. Kakor koli Ze, zdi se, da je vedno nekako povezano
z avtoriteto.

Bil sem pric¢a, kako so odklonili podreditev svoje volje in
vztrajali pri svojem. Samo vprasanje casa je, kdaj bo nepostavnost
preplavila njihova Zzivljenja. Morda se ne pokaZze vedno z umorom,
toda ena stvar je gotova: vedno se v neki obliki pokaZe. Morda kot
poplava pohlepa, sovrastva, jeze, neodpuscanja, prepira,
obrekovanja, spolnih grehov ali drugih oblik zvezanosti, ki
zagrabijo njihovo meso. Pogosto si v tem prevaranem in uZzaljenem
stanju domisljajo, da je med njimi in Bogom vse v redu ter da so vse
druge avtoritete skrajne, legalisticne in brez stika z realnostjo.

V primerih, kot je Kajnov, ko se uprejo BoZji neposredni
avtoriteti, oklestijo BoZjo podobo, avtoriteto in mo¢ na bolj
obvladljivo raven in tako postajajo vse bolj predrzni. Izpovedujejo
gospostvo Jezusa Kristusa, v resnici pa sluzijo Jezusu, ki je
oblikovan po njihovi lastni podobi. Ne da bi se tega zavedali, so v
svojih srcih povzdignili svoje umovanje nad Bozji prestol in
avtoriteto. Kakor koli Ze, prevara v njihovih srcih jih zaslepi, da ne
vidijo svojega resni¢nega stanja.

Ce bi Kajnu, ko je bil $e mladeni¢ neznega srca, ki je sluzil Bogu,
rekli: »Nekega dne bo$ umoril svojega brata,« bi pretreseno in hitro
odgovoril: »To ni mogoce. Tega nikoli ne bi storil!« Toda pozneje se
je odprl nepostavnosti in storil, kar se mu je prej
zdelo nepredstavljivo.

Ljudje, tako v cerkvah kot zunaj njih, bodo nekega dne stali
pred Bogom in bodo sojeni zaradi svoje nepostavnosti. Toda ¢e bi
lahko sledili toku njihovega Zivljenja, si ne bi nikoli predstavljali, da
bodo pristali na taksni destinaciji. Celo zdaj se jim ne sanja, da bi

63



POD KRITEM

lahko bili podvrzeni nepostavnosti, toda na sodni dan, ko bo
razodeta resnica, se bodo ¢udili: Kako sem se lahko tako zelo oddaljil
od poslusnosti BoZji poti? Zalosten odgovor bo, da niso ljubili in
sprejeli resnice o Zivljenju pod BoZjim kritjem.

Za ljudi v prevari obstaja samo eno upanje: da jim bo Bozja
milost odprla oc¢i; da bo svetloba Bozje resnice razblinila temen
pokrov zablode. Klic mojega srca - in namen te knjige - je zasc¢ititi
ljudi pred oblastjo zavajajo¢e moci nepostavnosti in odkriti lu¢
resnice tistim, ki so Ze ujeti v oprijemu nepostavnosti, ter jih tako
osvoboditi. To sporocilo sem oznanjal po vsem svetu in ko vprasam,
koliko ljudi je na razli¢nih podro¢jih padlo v neposlusnost, je odziv
vedno izjemen, praviloma ve¢ kot 50-odstoten. Vecina jih prizna:
»Nisem se zavedal, da je v meni upornistvo, dokler mojemu srcu ni
bila razkrita resnica.«

Priznam tudi, da te knjige ne piSem kot nekdo, ki nikoli ni bil
ujet v to skrivno mo¢ nepostavnosti. Tudi sam sem se znasel pod
njenim stradnim oprijemom in Bog mi je v svojem usmiljenju razkril
zmoto mojega srca in moje poti. Z vami delim, od ¢esar sem bil
osvobojen. Izjemno hvaleZzen sem nasemu dragemu Gospodu za
njegovo dobrotljivo usmiljenje!

Bog mnam milostno poskusa odpreti o¢i za podrocdja
neposlusnosti, toda tako kot Kajn ne bomo sposobni videti resnice,
¢e se najprej ne ponizamo. V naslednjem poglavju bomo videli
izjemen pomen poniznosti pri nasi osvoboditvi in hkrati spoznali
smrtonosne posledice ponosa.

64



SESTO POGLAVJE

POSLEDICE
NEPOSLUSNOSTI I

Delna poslusnost v BoZjih oceh sploh ni poslusnost.

A4 ivljenje Savla, prvega izraelskega kralja, nam kaZe jasno sliko,
Zkaj se zgodi, ko se c¢lovek spogleduje z neposlusnostjo.
Njegova zgodba je tragi¢na in nam vernikom prinasa veliko
pomembnih lekcij. V besedah korekcije, ki mu jih je Gospod govoril,
so skriti klju¢i razumevanja. Pogled na njegovo Zivljenje nam daje Se
jasnejse razumevanje duhovnih posledic, ki nastopijo zaradi
nepopolne poslusnosti bozanski avtoriteti. Ce to dovolimo, nas bo
to razumevanje okrepilo, Savlov padec pa sluzi kot opozorilo.
Rec¢eno nam je, »kar koli je bilo namre¢ napisano pred nami, je bilo
napisano v nase poucenje« (Pismo Rimljanom 15,4), in »to se je onim
zgodilo, da bi bili za zgled, zapisano pa je bilo v svarilo nam, nad
katere je priSel konec vekov« (Prvo pismo Korinéanom 10,11).

DELNA POSLUSNOST

Zacnimo v trenutku, ko je vodilni izraelski prerok Samuel odsel
k Savlu z ukazom iz BoZjih ust. Posvaril je Savla, naj skrbno
uposteva navodila: »Zdaj torej pojdi in udari Améleka! Pokoncajte z
zakletvijo vse, kar je njegovega! Ne prizanasaj mu, temve¢ usmrti

65



POD KRITJEM

moza in Zeno, otroka in dojencka, vola in ovco, kamelo in oslal«
(Prva Samuelova knjiga 15,3) Ukaz je bil neposreden in zelo
konkreten. Ni¢, kar je imel Amalek - naj bo to ¢lovek ali zver -, ni
smelo ostati pri Zivljenju. Vse, kar je dihalo, je moralo biti uniceno.

Oglejte si Savlov odgovor. Ni rekel: »Tega ne bom storil ... to je
prevec kruto!« Prepogosto omejujemo razumevanje upornistva zgolj
na ocitno in odkrito neposlusnost. Kmalu pa bomo ugotovili, da to
Se zdalec¢ ni to¢no. Prav tako se Savel ni strinjal s prerokom in si je
pozneje premislil. Vecina od nas razume tudi to obliko
neposlusnosti. Savel prav tako ni zanemaril uskladitve svojih
prednostnih nalog s tem ukazom in je s¢asoma pozabil ubogati.
Vecina bi priznala, da je v takem primeru sicer §lo za neposlusnost,
hkrati pa bi jo zaradi dobrih namenov opravicila. Ve¢ kot verjetno bi
se vsi strinjali, da ti scenariji predstavljajo vzorce neposlusnosti,
toda vrnimo se k Savlu.

Nemudoma je zbral svojo vojsko in se pripravil na napad na
Amaleka. Vse je bilo videti odli¢no. Napadel in ubil je vsakega
moskega, Zensko, otroka in dojencka. Savel in njegova velika vojska
sta jih z mec¢em pobila na desettisoce.

Vendar je Savel prizanesel amaleskemu kralju. Zakaj? Morda se
je prilagajal kulturi tistega ¢asa. Ce je kdo osvojil narod in Zivega
zajel njegovega voditelja, ga je v svojo palaco pripeljal kot suznja,
nekaksno Zzivo trofejo.

Savel je zaklal tudi na tisoce Zivali. Vendar je prizanesel
najbolj$im ovcam, volom, govedom, pitancem, jagnjetom in vsemu,
kar je bilo dobrega, in to dal svojemu ljudstvu, da bi lahko Zrtvovali
Bogu in storili »svetopisemsko« stvar. Predstavljajte si, kako so
ljudje gledali na njegova dejanja. Medtem ko so nesre¢ne Zivali
zrtvovali Bogu Jahveju, so mislili: Kako poboZnega kralja imamo,
vedno postavlja Gospoda na prvo mesto.

Toda Bog je na stvar gledal povsem drugace. Samuelu je z
obzalovanjem rekel: »Zal mi je, da sem postavil Savla za kralja, kajti
odvrnil se je od mene in ni izpolnil mojih besed.« (Prva Samuelova

66



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI I

knjiga 15,11) Savel je pobil ve¢ deset tiso¢ ljudi in prizanesel le
enemu. Storil je 99,9 odstotka tega, kar mu je bilo zapovedano.
Vecina od nas bi njegova dejanja videla kot poslusnost, a Bog je
videl neposlusnost. Pravzaprav njegovo ravnanje nekaj vrstic
pozneje imenuje kar upor. Torej ugotavljamo, da delna poslusnost v
Bozjih o¢eh sploh ni poslusnost. Pravzaprav se niti skoraj popolna
poslusdnost, celo 99-odstotna, ne Steje za poslusnost, temvec za upor.

Kako pogosto slisimo to pripombo: »Zakaj ne pogledas vsega,
kar sem naredil? Osredotocas se le na tisto malo, ¢esar nisem!« Savel
bi zagotovo lahko rekel kaj takega. Ceprav je to skladno s ¢loveskim
razmis$ljanjem, pa ni skladno z BoZjim.

Samuel je Sel Savlu naproti in ko je Samuel prisel do njega, ga je
Savel navduseno pozdravil: »Blagoslovljen bodi od Gospoda!
Izpolnil sem Gospodovo besedo.« (Prva Samuelova knjiga 15,13) V
njegovem glasu je sliSati veselje in samozavest. Verjamem, da je bil
Savel iskren. Resni¢no je verjel, da je storil, kar mu je bilo
zapovedano, vendar je Bog njegovo ravnanje oznacil kot upor.

Kako lahko pojasnimo tako veliko razliko med tem, kar je Bog
rekel prej$nji vecer, in tem, o ¢emer je bil Savel v svojem srcu
preprican? Odgovor najdemo v teh besedah: »Postanite
uresnic¢evalci besede in ne le poslusalci, ki sami sebe varajo.«
(Jakobovo pismo 1,22) V trenutku, ko ¢lovek ne uboga Bozje besede,
ki mu je bila jasno razodeta, njegovo srce zastre tancica in ta tancica
izkrivlja in ovira njegov pogled. Gre za prevaro. Savel je bil v
svojem razmis$ljanju zaveden in prepric¢an, da je ravnal prav, ¢eprav
se je v resnici motil. Njegovo prepricanje je bilo v nasprotju z BoZjo
realnostjo, ¢eprav je bilo morda skladno s ¢loveskim sklepanjem.

To ni bilo prvi¢, da Savel ni v celoti ubogal Gospodove besede.
Samuel ga je Ze prej grajal zaradi neposlusnosti (Prva Samuelova
knjiga 13,1-13). Lahko so bili tudi drugi incidenti, ki niso zabelezeni.
Pri Savlu se je pojavil vzorec neposlusnosti. Ko se ta vzorec enkrat
razvije, postane razlikovanje resnice od zmote vse tezje.

67



POD KRITJEM

TANCICA ZABLODE

Se spomnite, ko ste po svoji odreSitvi prvi¢ gresili? Jaz se
spomnim. Pocutil sem se, kot da je moje srce prebodel noz. Kot BoZji
otroci vsi poznamo ta obcutek. To je pricevanje Svetega Duha in
nasih src, ki nas opominja. Toda kaj se zgodi, ko svoje dejanje
opravi¢ujemo in s tem obracamo hrbet resni¢cnemu kesanju? Zgodita
se dve stvari. Prvi¢, smo v nevarnosti, da isto dejanje neposlusnosti
ponovimo. Drugi¢, tancica prevare prekrije nasa srca, kar utisa
pri¢evanje v nasem srcu in ga nadomesti z izgovori.

Ko naslednji¢ zgresimo, noZa ne c¢utimo tako mocno, ker ga
prekriva tancica. Namesto tega za¢utimo le rahlo nelagodje. Ce pa
svoje ravnanje tudi tokrat opravicujemo, naSe srce zastre Se ena
tancica, ki dodatno dusi klic po resnici. Naslednji¢, ko zgresimo, je
pri¢evanje podobno komaj opaznemu mravljinéenju. Ce se ponovno
izgovarjamo, nage srce prekrije $e ena smrtonosna tanica. Ce nato
spet greS§imo, postane tancica tako debela, da notranjega pricevanja
sploh ne slis§imo ve¢ - prisotno je samo opravic¢evanje. Zabloda nam
zastre resnico in vest je utiSana.

Na tej tocki lahko oseba bodisi odpade od vsakrsne poboznosti
ali pa Se pogosteje nadaljuje z zunanjo obliko pobozZnosti, vendar
zivi religiozno pod prekletstvom spoznanja dobrega in hudega.

Obcutek take osebe za prav in narobe zdaj izhaja iz vira, ki ni
7iva BoZja beseda, ki jo je v njenem srcu navdihnil Sveti Duh. Zivi
po zavajajo¢em nareku svojega srca. Lahko gre za ¢rko postave, ki
ubija (Drugo pismo Korincanom 3,6), ali tisto, kar druzba Steje za
prav ali narobe. Kakor koli ze, tak ¢lovek ni v stiku z Zivim Bogom.
Mogoce ga je doseci le prek preroskega glasnika, ki ga k njemu
poslje Bog.

POSTOPEK V TREH KORAKIH

Gospod osebo popelje skozi postopen proces, da bi ga dosegel v
njegovi neposlusnosti. Prvi¢, vedno poskusa dose¢i osebo s

68



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI I

prepri¢evanjem. Toda kdor je bil veckrat neposlusen, je na tocki, na
kateri je zaradi tancice zablode izgubil stik z BoZzjim srcem in
njegovimi navodili, zato Bog poslje preroskega glasnika, prav tako
kot je Savlu poslal Samuela. Resni¢no sluZenje preroka odpira oci,
da ljudje vidijo BoZje poti. Bog lahko vsakogar poslje na prerosko
misijo. Ni nujno, da gre za dejanskega preroka, sporocilo lahko
pride prek pastorja, starSa, Sefa, otroka ali prijatelja. Jakob je
pojasnil: »Moji bratje, ¢e kdo od vas zaide od resnice in ga drug
spreobrne, vedite, da tisti, ki gre$nika spreobrne iz blodnje njegove
poti, njegovo duso resi iz smrti in pokrije mnoZico grehov.« (5,19-
20) Ne spreglejte, da je bilo sporo¢ilo namenjeno vernikom, ki so bili
v grehu. Upostevajte tudi besedno zvezo »mnoZica grehov«.
Dejstvo, da je nekdo zaSel, je bilo rezultat ponavljajoce se
neposlusnosti.

Ko je preroski glasnik poslan (ali so glasniki poslani) in Se
vedno ne poslusamo, nas Bog poskusa doseci s sodbo. Pavel je
zapisal: »Ko bi mi presojali sami sebe, bi ne bili sojeni.« (Prvo pismo
Korin¢anom 11,31, poudarki dodani) V odlomku se dvakrat pojavi
beseda z istim korenom. Vendar za vsako besedo stoji druga grska
beseda. V prvem delu »ko bi mi presojali sami sebe« je grska beseda
diakrino, kar pomeni »obsirno lo¢evati«. (To se zgodi, ko natan¢no
preiskujemo sami sebe, da bi locili hudobno od plemenitega.) To
storimo s priznanjem svoje neposlusnosti in spokorjenjem. V
drugem delu »bi ne bili sojeni« je grska beseda krino, kar pomeni
»kaznovati ali obsoditi«. Pavel nadaljuje: »Ker pa nas sodi [krino,
kaznuje] Gospod, nas vzgaja, da ne bi bili obsojeni s svetom vred.«
(32. vrstica) Bog nas Zeli lociti od nase neposludnosti, da ne bi bili
kaznovani skupaj s svetom (Evangelij po Mateju 7,20-23; Evangelij
po Luku 12,45-48).

Zato se zastavlja vprasanje: Kako Bog sodi ali kaznuje svoje
ljudstvo, ki ignorira ali zavraca prerosko opozorilo? Odgovor
praviloma pride v obliki stiske, bolezni ali kaksne druge vrste
nadloge. Psalmist je izjavil:

69



POD KRITJEM

Ko $e nisem bil ponizan, sem blodil, zdaj pa se drzim tvojega izreka ...
Vem, Gospod, da so tvoje sodbe pravicne,
da si me v zvestobi ponizal. (Psalm 119,67 in 75)

Ce si Pavlove besede ogledamo v drugem prevodu, postanejo
stvari povsem jasne: »Zato ste mnogi med vami $ibki in bolni,
nekateri pa so celo umrli. Ce preiskujemo sami sebe, nas ne bo na ta
nacin preiskoval in sodil Bog.« (Prvo pismo Korin¢anom 11,30-31,
prosti prevod po zgledu angleskega prevoda Svetega pisma New
Living Translation)

NAZOREN PRIMER

Bil sem prica $tevilnim primerom ljudi, ki so bili delezni sodbe,
ker se niso odzvali na prvi metodi BoZjega procesa korekcije. En
nazoren primer se je zgodil v zgodnjih devetdesetih letih prejSnjega
stoletja, ko sem pridigal na mladinskem taboru v Teksasu. Zacetek
tedna je bil zelo konfrontativen, saj je veliko mladih zaradi greha
izgubilo obcutljivost do Gospoda. Ve¢ mladenicev in mladenk je na
srecanjih prihajalo naprej in se pokesalo svojih grehov, vec¢inoma s
podrocja spolnosti, in bili so veli¢astno ocis¢eni z Jezusovo krvjo.
Glede na spokorjenje, ki je bilo posejano skozi ves teden, sem z
vznemirjenjem pri¢akoval vrhunec zadnji vecer.

A ko sem stopil na zaklju¢no sre¢anje, sem ugotovil, da se ne bo
zacelo po mojih pri¢akovanjih. Ponovno sem zacutil potrebo, da
prinesem besedo opomina in kli¢em k spokorjenju. Ko je prisel cas,
da spregovorim, sem vzel mikrofon in zacel moliti. Sveti Duh mi je
pokazal: V tej dvorani je Se vedno oseba, ki je uporna. Daj ji se eno
priloznost, da pride naprej. (Na prej$njih srecanjih sem ze govoril o
upornistvu.) Dal sem poziv in nekaj mladih je prislo naprej, vendar
sem v svojem srcu vedel, da nihée od teh ni tisti, o katerem je
govoril Sveti Duh. To so bili dovzetni mladenici in mladenke, ki so
se verjetno borili z drugimi stvarmi.

Sveti Duh je spet spregovoril mojemu srcu: Povej tej osebi, da ce

70



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI I

se nocoj ne odzove, bo prisla sodba nad njeno Zivljenje. Povedal sem
tocno to, kar je Bog spregovoril v moje srce, in $e ve¢ mladih je
prislo naprej, vendar sem tudi tokrat ¢util, da oseba, ki jo je Bozji
Duh nagovarjal, manjka.

Sveti Duh je znova spregovoril v moje srce: Povej tej osebi,
kaksna bo sodba, ce se ne odzove. Najprej mi je dal ta ob¢utek in nato
sem ponovno zaslisal njegov glas: Povej osebi, da ce se nocoj ne
odzove, bo Cez tri tedne udelezZena v celnem trcenju avtomobilov.

S strahom in trepetom sem odlo¢no ponovil besede, ki jih je
izrekel v mojem srcu. Se ve¢ mladeni¢ev in mladenk je priglo naprej,
vendar sem znova vedel, da nih¢e od njih ni tisti, ki ga Gospod
nagovarja. Gospod mi je dovolil, da sluzim in molim s tistimi, ki so
prisli naprej. To sem storil in sledilo je mocno srecanje, ki sem ga
pricakoval. Mnogi mladi so prejeli stvari od Gospoda; drugi so
dobili klic k sluzenju Bogu. Nekateri so bili ozdravljeni in prejeli
usmeritev za svoje Zivljenje. Bil je vecer, ki ga nih¢e ni kmalu - in
morda nikoli - pozabil.

Minilo je nekaj mesecev in sliala sva se s tamkajsnjim
mladinskim pastorjem. Porocal mi je o dogodkih, ki so sledili
mladinskemu taboru. Rekel je: »John, v nasi mladinski skupini je
mlada srednjesolka, ki nam je povzrocila ve¢ tezav kot kdor koli
drug. Vedno je bila neposlusna in je povzrocala tezave. V svojem
srcu sem vedel, da je bila ona tista, ki jo je Sveti Duh tistega vecera
nagovarjal. Bil sem tako razocaran, da se ni odzvala.« (Nisem imel
pojma, kdo je to dekle.)

Nadaljeval je: »Tri tedne po taboru je dozivela prometno
nesreco, tako kot si opozarjal. Avtomobil je bil popolnoma unicen.«

Tresel sem se in Zelel izvedeti, kaj se je zgodilo z njo. Vedel sem,
da sem govoril po Bozjem Duhu, vendar sem upal, da bo ta oseba
slisala njegov klic, preden se ji zgodi tragedija.

Nadaljeval je: »Bog ji je prizanesel! Bila je v resnem stanju,
vendar je od takrat okrevala. Zdaj je ena najbolj gore¢ih v nasi
cerkvi. Popolnoma druga¢na oseba je. Njeno Zivljenje se je

71



POD KRITJEM

popolnoma spremenilo!« Odleglo mi je in vesel sem bil zanjo.
Ponovno prisluhnimo Davidovim besedam: »Ko $e nisem bil
ponizan, sem blodil, zdaj pa se drZzim tvojega izreka.« Zdaj dovolite,
da nekaj zelo jasno poudarim. Ni Bog tisti, ki prinasa te stvari na
nas. Bolje bi lahko rekli, da umakne svojo roko zas¢ite in dovoli
sovrazniku, da nam prinese tisto, pred ¢imer bi nas poslusnost
sicer zascitila.
Psalmist je izjavil:

Ljudem si dopustil, da jezdijo po nasih glavah,
prisli smo v ogenj in vodo,
in vendar si nas popeljal v obilje. (Psalm 66,12)

Drug prevod pravi tako: »Pripeljal si nas do bogate izpolnitve.«
(Prosti prevod po zgledu novega angleskega prevoda Svetega pisma
kralja Jakoba) Nesreca je pritegnila pozornost te mlade Zenske. V
bolni$nici se je pokesala in prisla na kraj bogate izpolnitve. To ni bila
BoZja prva izbira pri korekciji te osebe, toda ko so se drugi nacini
izkazali za neuspesne, je ta deloval.

Zelim si, da bi se vsi podobni incidenti koncali tako, vendar se
niso. Na misel mi pride druga situacija. Mladenica, ki je bil prav
tako uporen, je opozoril sluzabnik, ki ga poznam. Ni poslusal in
kmalu zatem se je zna3el v ¢elnem tréenju, v katerem je v hipu umrl.
Lahko bi podal nesteto drugih pri¢evanj - tistih, ki so se pokesali in
bili blagoslovljeni, in tistih, ki so koncali podobno kot kralj Savel.

POSLUSNOST ALI ZRTEV

Vrnimo se k Savlovi zgodbi. Samuel je videl Savlovo zablodo in
kot pravi preroski glasnik takoj presel k bistvu stvari. Samuel pa je
rekel: »Kaj pa je potem to meketanje drobnice v mojih usesih in
mukanje goveda, ki ga slis§im?«

Savel je rekel: »Od Amalec¢anov so jih pripeljali. Ljudstvo je

72



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI I

prizaneslo najboljsi drobnici in govedu, da bi jih darovalo Gospodu,
tvojemu Bogu. Preostalo pa smo z zakletvijo pokoncali.« (Prva
Samuelova knjiga 15,14-15)

Ko je bil soo¢en z resnico, je krivdo prelozil na ljudi. »Zelel sem
ubogati,« je namigoval, »toda ljudje so me prisilili.« Ce je zasacen
pri neposlusnosti, ¢lovek z neskesanim srcem prelaga krivdo na
druge in tako ne prevzema odgovornosti za svoja dejanja.

Adam je krivil Boga in Evo. Eva je krivila kaco. Adam je imel
prav; Bog mu je dal Zeno in Zena mu je dala sad. Toda nih¢e ga ni
silil jesti. Jedel je po lastni volji. Da, Eva je bila zavedena, vendar se
je vseeno odlocila, da ne bo ubogala.

Savel je vodil ljudstvo; ni ljudstvo vodilo njega. Ni odgovarjal
zgolj za svojo neposlusnost, ampak tudi za njihovo. On je bil tisti, ki
je imel oblast voditi in dajati napotke. Voditelji, pozorno poslusajte:
odgovarjali boste za neposlusnost, ki jo dopuscate v zivljenjih tistih,
ki so vam zaupani.

Eli, Izraelov vodja in Samuelov mentor, je vedel, da njegovi
sinovi prezirajo Bozje odloke, vendar ni storil ni¢esar. Opozoril jih je
v slogu simbolnega udarca po roki, vendar ni uporabil svoje
avtoritete in jih ni odstranil ali omejil. Zato je Bog rekel: »Povedal
sem mu, da bom za vedno kaznoval njegovo hiSo zaradi pregrehe,
za katero je vedel, kajti njegova sinova sta prezirala Boga, pa ju ni
grajal.« (Prva Samuelova knjiga 3,13) Obsodba ni zadela samo
njegovih sinov, ampak tudi Elija samega.

Nato je Savel opraviceval svojo neposlusnost, ker je bilo ovcam
in govedu prizaneseno, da bi bili zZrtvovani Gospodu. O¢itno je bil v
zablodi, ¢e je mislil, da lahko z neposlusnostjo prinese sprejemljivo
zrtev ali sluzi Bogu. To je bila subtilna in varljiva oblika upora.

Jezus je rekel: »Ce hoce kdo iti za menoj, naj se odpove sebi in
vzame svoj kriZz ter hodi za menoj.« (Evangelij po Mateju 16,24)
Nekateri vzamejo kriz in se osredotocijo na podobo trpljenja, kot da
predstavlja Zivljenje Zrtvovanja. Vendar pa celoten poudarek teh
Jezusovih besed ni samo na krizu. Lahko Zivite Zzivljenje

73



POD KRITJEM

samoodrekanja in Zrtve, pri tem pa ne izpolnjujete BoZjega namena
ali volje! Pravzaprav se lahko podate po poti samoodrekanja in
zrtve, pa Se vedno Zivite v upornistvu do Boga!

V sredisc¢u teh Jezusovih besed je poslusnost. Edini nacin, kako
ga lahko ubogamo, je, da vzamemo svoj kriz. Kajti brez smrti nasih
lastnih nacrtov in Zelja bo s¢asoma prislo do konflikta med BoZzjo
voljo in ¢lovekovo Zeljo. Ce ne odlozimo svojih Zivljenj, bomo nasli
nacin za izpolnitev teh Zelja v nasprotju z BoZjim nacinom in celo
uporabili Sveto pismo, da bi to opravicili, tako kot je to storil Savel.
Vprasati se moramo: »Ali sluzenje Bogu vklju¢uje neposlusnost?«
Ce bi bilo tako, bi satan prejel slavo zaradi nasih »svetopisemskih«
religioznih praks ali Zrtev, saj je zacetnik in gospodar upora.

V tem trenutku je Samuel utisal Savlove izgovore:

»Nehaj! Povedal ti bom, kaj mi je nocoj Gospod govoril.« Rekel mu je:
»Govoril« Samuel je rekel: »Ali nisi, ¢eprav si majhen v svojih o¢eh, postal
poglavar Izraelovih rodov? Gospod te je mazilil za kralja nad Izraelom.
Gospod te je poslal na pot in rekel: >Pojdi in z zakletvijo pokonc¢aj gresnike
Amalecane ter se bojuj z njimi, dokler jih ne pokoncas!« Zakaj torej nisi
poslusal Gospodovega glasu, ampak si se lotil plena in storil hido v

Gospodovih o¢eh?« (Prva Samuelova knjiga 15,16-19)

Samuel je rekel: »Ali nisi, ¢eprav si majhen v svojih o¢eh, postal
poglavar Izraelovih rodov? Z drugimi besedami, Savel, ko si postal
kralj, si bil skromen, poniZzen in krotak.« To smo videli leta prej, ko
je Samuel prvi¢ naznanil Savlu, da bo postal kralj. Savel je odgovoril
in rekel: »Ali nisem Benjaminovec, iz enega najmanjsih Izraelovih
rodov? In moja rodbina je najbolj neznatna od vseh rodbin
Benjaminovega rodu. Zakaj si mi govoril taksno besedo?« (Prva
Samuelova knjiga 9,21) Savel se ni imel za kralja. Ni razumel, zakaj
bi Bog izbral tako nepomembnega ¢loveka, kot je on.

Pozneje, ko se je Gospod odlocil, da ga bo razodel vsemu
Izraelu, so pristopili vsi rodovi, da bi bili vrZeni v Zreb. Izmed vseh
rodov je bil izbran Benjaminov rod. 1z njega je bila izbrana Savlova

74



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI I

druzina. Potem pa Se Savel sam. »Iskali so ga, pa ga niso nasli. Spet
so vprasali Gospoda: »Je prisel sem Se kak ¢lovek?« Gospod je rekel:
>Glej ga, skril se je med prtljago.«« (Prva Samuelova knjiga 10,21-22)

Misel, da bi vladal BoZjemu ljudstvu, je Savla presunila. Bil je
majhen v svojih o¢eh. Samuel se je tega spomnil in rekel: »Gospod te
je poslal, da z zakletvijo pokoncas ... Zakaj zdaj mislis, da si
pametnejsi od Gospoda? Kdaj je tvoja modrost nadomestila Bozjo?
Si sedaj zavzel njegovo mesto? Zakaj is¢e$ odgovor na to, kaj je prav
in narobe, drugje kot pri Bogu? Kaj se je zgodilo s tem poniznim,
skromnim ¢lovekom?«

Ali kdo od nas ve bolje kot Bog? Seveda ne! Ko pa ne ubogamo,
je toéno to nasSe sporocilo Bogu in ljudem okoli nas. Kako
nespametno je misliti, da smo modrej$i od tistega, ki sedi na
prestolu slave. Tistega, ki ni samo ustvaril vesolja, ampak ga tudi
zaobsega. Stvarnik, ki je s svojimi prsti postavil zvezde na nebo.
Kljub temu pa z neupostevanjem njegovih nasvetov dvigujemo
modrost preprostih ljudi nad njegovo modrost.

UPORNISTVO IN CAROVNISTVO

Samuel se je ozrl na Savla in s pogumom, ki je temeljil na
njegovi preroski sluzbi, izjavil:

Glej, poslusnost je boljsa od klavne daritve,
pokorscina boljsa od mas¢obe ovnov.
Zakaj upor je kakor greh vrazevanja,
samovolja kakor zlo malikovanja.

(Prva Samuelova knjiga 15,22-23, leze¢i tisk dodan po zgledu
angleskega izvirnika, op. prev.)

Samuel je upor izenacil s ¢arovnistvom: »Upor je kakor greh
vrazevanja.« V angleskem prevodu sta besedi je kakor v tej vrstici
zapisani leZece. To je pogost pojav tako v prevodu kralja Jakoba kot

75



POD KRITJEM

v novem prevodu kralja Jakoba, saj s tem prevajalci oznacujejo
besede, ki jih v izvirnem besedilu ni. Bile so dodane pozneje s strani
prevajalcev za boljSo jasnost. Natan¢nejsi prevod bi uporabil samo
besedo je (Interlinear Bible, zvezek 2, str. 750).

Besedilo bi se moralo glasiti: »Upor je vrazevanje.« To
pojasnjuje kontekst tega odlomka. Eno je primerjati upor z
vrazevanjem, povsem nekaj drugega pa je reci, da gre dejansko za
vrazevanje. Oc¢itno je, da se resnic¢en kristjan nikoli ne bi zavestno
ukvarjal s ¢arovnistvom. Toda koliko jih je nevede pod njegovim
vplivom zaradi prevare upora?

Ob besedi carovnistvo se nam v mislih naslika podoba Zenske,
oblecene v ¢rno, ki izgovarja uroke, potuje na metli ali s kristalno
kroglo napoveduje prihodnost, medtem ko pred njo nad odprtim
ognjem vre kotel. Ali morda sodobnejsa razli¢ica taksne zenske, ki z
namenom manipulacije druge uroci ali na njih poslje prekletstvo.
Pustimo oba koncepta ob strani in si oglejmo samo bistvo
¢arovnistva, ne glede na njegovo konkretno obliko.

Hebrejska beseda, ki se tukaj uporablja za »vrazevanje«, je
gesem. V slovensc¢ini poznamo tudi izraze carovnistvo, vedeZevanje ali
vraZarstvo. Vendar pa strokovnjaki pravijo, da natan¢en pomen teh
besed v zvezi z okultizmom ni znan, kar pojasnjuje, zakaj se v
razli‘cnih prevodih Svetega pisma pojavljajo razliéni izrazi
(Theological Wordbook of the Old Testament, zvezek 3, str. 805).
Pomembna ni oblika ali metoda, temve¢ rezultat in cilj ¢arovnistva.

Carovni$tvo neposredno odpira posameznika demonskemu
podrocju. Njegov cilj je nadzor okolis¢in, situacij ali ljudi na razli¢ne
nacine, pogosto brez udeleZencevega razumevanja, kaj se dogaja v
duhovnem svetu. Obstaja razpon od popolne nevednosti o tem, kaj
nekdo poc¢ne, do popolnega razumevanja in zavedanja moci teme. V
bistvu se ¢arovnistvo lahko izvaja bodisi v popolni nevednosti ali s
popolnim zavedanjem. Njegov cilj je nadzor, vendar tisti, ki Zeli
nadzorovati, zaradi vpletenosti demonskega podroc¢ja neizbezno
tudi sam postane nadzorovan.

76



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI II
SUZENJSTVO SKOZI NEPOSLUSNOST

Kot nekdanji mladinski pastor sem imel priloznost priti v stik z
okultnim. Obmocdje srednjih ol je bilo poseljeno z mladimi, ki so se
do razli¢ne mere ukvarjali s spiritualizmom. Moji vodje mladinskih
skupin so redno porocali o srecanjih s soSolci, ki so bili vpleteni v
¢arovnistvo ali satanizem.

Eno od najbolj zanimivih nacel, ki sem se jih naucil o okultnih
praksah, je naslednje: ko so posameznika uvajali v klan (skupino
posameznikov, ki se ukvarjajo s ¢arovnistvom), so ga voditelji
spodbujali, naj jemlje droge, pije, se ukvarja s prepovedanim
seksom, krade in pocne razli¢ne druge stvari, ki kljubujejo BoZjim
zakonom ali zakonom drzave. Nisem vedel, zakaj, dokler mi Bog ni
odgrnil te resnice: »Upor je ¢arovnistvo.«

Udijo jih, da bolj ko so uporni, ve¢ moci bodo imeli, in mo¢ je
tisto, kar v resnici Zelijo. To drZi, saj je upor ¢arovnistvo. Bolj ko so
uporni, ve¢ zakonitega dostopa dajejo demonskim silam, da
vplivajo na njih, jih nadzorujejo in jim dajejo mo¢. Z uporom proti
BoZjemu redu in zakonom ter njegovi pooblas¢eni avtoriteti
demonskemu podrodju, ki jih Zeli nadzorovati, zavestno podeljujejo
zakonit dostop.

Ta koncept se odraza v tem, kar ¢arovniki imenujejo njihova
satanisti¢na biblija. Pred nekaj leti, ko sva v hotelski sobi brskala po
televizijskih kanalih, sva z Zeno naletela na kanal, usmerjen v
satanizem in c¢arovni$tvo. Nameraval sem takoj preklopiti, kar je
obi¢ajno pametno storiti, saj verjamem, da bi vse, kar moramo
vedeti o duhovnem vojskovanju, moralo priti od BoZjega Duha.
Vendar sem imel obc¢utek, da bi moral nekaj trenutkov gledati. V
oddaji so govorili o satanisticni bibliji. Novinar je porocal o
zapovedi Stevilka ena: »Delaj, kar sam Zelis.«

To je pritegnilo mojo pozornost. Na misel so mi zacele prihajati
svetopisemske vrstice. Psalmist je izjavil:

77



POD KRITJEM

Glej, prihajam;
v zvitku knjige je pisano o meni:
Izpolnjevati tvojo voljo, moj Bog, me veseli,

tvoja postava je v mojem srcu. (Psalm 40,7-8)

Jezus je o sebi rekel: »Ne iS¢em svoje volje, ampak voljo tistega,
ki me je poslal.« (Evangelij po Janezu 5,30) Na podlagi let
preucevanja sem vedel, da Gospod svojo pozornost obraca k tistim,
ki Zivijo v poslusnosti njemu. Zdelo se mi je, da velja tudi v obratni
smeri: temac¢ni duhovi svojo pozornost obracajo k tistim, ki Zivijo v
upornistvu. Zapoved: »Delaj, kar sam Zeli§,« je neposredno
nasprotje BoZje besede in se natan¢no ujema s tem, kar je Bog rekel
glede upora.

Tisti, ki se zavestno zavezejo sluZenju satanu, razumejo to
nacelo, medtem ko so drugi zavedeni. NevedneZi nepostavnost
zamenjujejo za svobodo. Toda v uporu ni svobode. Nova zaveza
ponuja jasno sliko, kaj se v resnici dogaja. Taksni ljudje postanejo
suznji izprijenosti. Peter njihovo zmoto razkriva z naslednjimi
besedami: »Svobodo jim obljubljajo [govori o voditeljih, ki
spodbujajo nepodrejenost], pa so sami suznji pokvarjenosti. Kajti
¢lovek je suzenj tega, cemur podleze.« (Drugo Petrovo pismo 2,19)

Resnica je ocitna. Ni svobode, namesto nje prideta suzenjstvo in
nadzor, ki duso odpirata demonskemu zatiranju in nadzoru. Pavel
ponovno poudarja isto stvar: »Ali ne veste: ¢e se izrocite komu kot
suznji, da bi mu bili pokorni, ste pa¢ suzZnji tistega, ki se mu
pokoravate; bodisi greha, ki pelje v smrt, bodisi pokors¢ine, ki pelje
v pravi¢nost.« (Pismo Rimljanom 6,16)

Tudi Jezus je poudaril isto nacelo: »Resni¢no, resni¢no, povem
vam: Vsak, kdor dela greh, je suzenj greha.« (Evangelij po Janezu
8,34) Se spomnite Kajnove neposlusnosti pri izbiri daritve za
Gospoda? Pozneje mu je Bog jasno povedal, da bodo njegove
odlo¢itve dolocile njegovo usodo. Bodisi bo spostoval BoZjo voljo in
zaprl vrata nadzoru greha (¢arovnistvu) ali pa se bo uprl in se brez

78



POSLEDICE NEPOSLUSNOSTI I

boZanske zas¢ite in moci soocil s prezec¢o obliko greha, ki ga je
poskusal obvladovati in nadzorovati.

Enako kot je Bog posvaril Kajna, je tudi Samuel svaril Savla.
Upor je odprl njegovo duso vplivu nadzorujo¢ega duha, ki je
povzrodil, da se je zacel obnasati tako, kot se nikoli ne bi, ¢e bi bil
ostal pri svoji zdravi pameti. Savel se ni resni¢no pokesal in v Prvi
Samuelovi knjigi 16,14 nam Sveto pismo pove, da je nedolgo po
njegovem uporu nad njegovo zivljenje pridel zli duh, ki ga je mucil.
Zli duh je imel od tega trenutka naprej zakonit dostop do njegovega
zivljenja. Savel ni ve¢ nasel pocitka, ker se ni resni¢no pokesal. Savel
je postal zelo drugacen ¢lovek od tistega, ki ga vidimo na zacetku.

Namesto skromnega mladenica, ki je ubogal avtoritete, kot sta
njegov oce in prerok Samuel, ter spostoval Bozje stvari, je postal
&lovek, ki je zlorabil vse, kar mu je bilo drago. Ce bi v njegovih
zgodnjih letih stopili do njega in mu povedali: »Savel, prisel bo dan,
ko bos v besu ubil petinosemdeset nedolznih duhovnikov, njihove
Zene in otroke,« bi vas odslovil, ¢e$ da ste nori. »Nemogoce! Tega
nikoli ne bi mogel storiti!« bi utemeljeval. Zalostna resnica je, da je
to storil (Prva Samuelova knjiga 22)!

Zli duh ga je zmanipuliral v Zivljenje ljubosumja, jeze,
sovrastva, prepirov, umorov in prevar. Nadzoroval ga je prek
neposlusnosti, ki se je ni pokesal. Preganjal je in poskusal ubiti
Davida, enega od Bozjih in svojih najzvestejsih sluzabnikov.
Preprican je bil, da je David izdajalec, ¢eprav je v resnici bil ¢lovek
po Bozjem srcu. Zaradi demonskega nadzora je Savel skozi debel
oblak prevare videl le beZne zabliske resnice. Resnica je postala laz
in laZi so postale resnica. O, kolikokrat sem videl, da se je to zgodilo!
Ne samo pri drugih, ampak tudi pri sebi. Oziram se na obdobja
svojega zivljenja, v katerih sem se poigraval z neposlusnostjo, in
najraje bi jokal nad zablodo, v kateri sem zivel. Takrat sem na
bogabojece avtoritete gledal kot na legalisticne ali zmotne, na
bogabojece prijatelje pa kot na svoje nasprotnike. Zblizal sem se z
drugimi uporniki, le da bi prilival olje naj svoj ze tako divji ogen;

79



POD KRITJEM

neposlusnosti. Mislili smo, da smo blizje Gospodu, in bili
prepricani, da smo »nova generacija« sluzabnikov, ki jih Bog
dviguje. O, Gospod je bil tako usmiljen do mene! Naj se vase oc¢i na
stezaj odprejo, da boste lahko spregledali to ukano in ne boste tako
zavedeni, kot sem bil jaz.

80



SEDMO POGLAVJE

UROCEN

Luc BoZje besede razkriva zablodo ter razlocuje misli in namere ¢loveskih src.

por je <carovnistvo. Ucinki tega skritega nacela

nepostavnosti so v nasi druzbi o¢itni. Ni¢ manj o¢itni niso

niti v nasih cerkvah, ¢eprav se vanje poskusajo vriniti na
subtilnejsi nacin. To poglavje prinasa poglobljen pogled na vpliv, ki
ga ima carovnistvo v Zivljenju upornega vernika. Pri preucevanju
nadzora, ki izhaja iz neposlusnosti, bomo izhajali iz Stare in Nove
zaveze ter si ogledali tudi nekaj primerov iz danasnjega casa.

ODKLONJENO PREKLETSTVO

Najprej si oglejmo Izrael. Med potovanjem po puscavi so se
Abrahamovi potomci utaborili na moabski planjavi. Pravkar so
napadli in premagali BaSana ter unicili Amoréjce, ki jim niso
omogocili prehoda skozi svoje ozemlje.

Ko so se Izraelovi sinovi utaborili na moabski planjavi, so bili
Balak in njegovo ljudstvo - Moabci in Midjanci - v skrbeh. Ta
ljudstva so se tresla od strahu. Gospod je obljubil Izraelovim

81



POD KRITJEM

sinovom: »Svoj strah posiljam pred teboj in zbegal bom vsa ljudstva,
h katerim prides.« (Druga Mojzesova knjiga 23,27) Bili so
seznanjeni, da so Izraelci premagali vse narode, ki so jim
nasprotovali, in povsem unicili najmoc¢nejSo drzavo, Egipt.

Kralj Baldk je poslal odposlance k preroku BileAmu in ga prosil
za pomoc. Znan je bil po svoji duhovni natan¢nosti in vpogledu.
Kralj je vedel, da so se Bilesmove prerokbe uresnicile. Ce je koga
blagoslovil, je bil ta blagoslovljen, ¢e pa je koga preklel, je bil ta
preklet. Potem ko sta ga obiskali dve skupini Balakovih
odposlancev, je BileAm privolil, da bo s knezi odpotoval h kralju, da
bi preklel Izraelove sinove. Pustil se je namre¢ premamiti s kraljevo
obljubo denarja in casti.

Naslednji dan so se povzpeli na Baalova viSavja in Bileam si je
ogledoval izraelski narod. Kralju je narocil, naj postavi sedem
oltarjev in za vsakega pripravi Zrtev. Potem je BileAm odprl usta, da
bi preklel Izraela, vendar je namesto tega izrekel blagoslov
nad njimi.

Ni treba posebej poudarjati, da se je kralj razjezil! »Kaj si mi
storil? Vzel sem te zato, da bi preklel moje sovraznike, a glej, cel6
blagoslovil si jih.« (Cetrta Mojzesova knjiga 23,11)

Zato je BileAm predlagal, da se premaknejo visje, v upanju, da
bo Baldku lahko ustregel. Morda bo na visje lezecem kraju dobil vec¢
moci, da bi jih lahko preklel. Ponovno je bilo postavljenih sedem
oltarjev in darovane so bile dodatne daritve. Toda ko je Bileam spet
odprl usta, da bi prinesel ¢arovnisko prekletstvo, je namesto tega
ponovno blagoslovil Izraela.

Postopek se je nadaljeval. Vsaki¢, ko je Baldk poskusal izreci
prekletstvo, je bil prisiljen blagosloviti. V drugi BileAmovi prerokbi
najdemo naslednjo globoko izjavo: »Kajti ni vraZzevanja zoper
Jakoba, ne vedezevanja zoper Izraela.« (Cetrta Mojzesova knjiga
23,23, CHR)

Biledm je izjavil, da ni ¢arovnistva ali vedeZevanja, ki bi lahko
bilo ucinkovito proti BoZjemu ljudstvu! Kak$na vznemirljiva in

82



UROCEN

moc¢na izjava! Ce bi to resnico prenesli v danasnji ¢as, bi se glasila:
»Kajti ni ¢arovnistva zoper BoZje ljudstvo, ne vedezevanja zoper
njegovo cerkevl« (Cetrta Mojzesova knjiga 23,23, avtorjeva
parafraza)

Ta obljuba bi nas morala spodbuditi. Carovnice in arovniki
lahko vres¢ijo, divjajo in priZigajo svoje svece. Lahko ponavljajo
svoje magic¢ne izreke, uroke in prekletstva, ne morejo pa skodovati
BoZjemu otroku. Ne bodo premagali cerkve zivega Boga. Ta resnica
je potrjena tudi v Pregovorih 26,2:

»Kakor vrabec, ki odfré¢i, kakor lastovka, ki odleti, taka je
neutemeljena kletev: ne zadene.« (EKU)

OBRNITEV PREKLETSTVA

Vrnimo se na zacetke mojega sluZenja kot mladinskega
pastorja. Dekle, ki je bilo eno od vodilnih ¢arovnic v svoji srednji
Soli, je predalo Zivljenje Jezusu. Mati jo je posvetila satanu, ko je bila
Se v njenem trebuhu. Po spreobrnjenju se je z mojim pomocnikom
pogovarjala o svojem prejSnjem Zzivljenju. Povedala je nekaj, kar je
pritegnilo njegovo pozornost. Rekla je: »Kristjanov ne moremo
preklinjati s ¢arovniskimi uroki.«

Moj pomocnik jo je vprasal: »Zakaj pa ne?«

Rekla je: »Ce bi proti njim izrekli prekletstvo, bi se obrnilo proti
nam.« Bil je vzhicen.

Kot vidite, se njene besede ujemajo s tem, kar je povedal Bileam.
V svoji prvi prerokbi je zastavil naslednje vprasanje: »A kako naj
prekolnem, kogar Bog ne prekolne?« (Cetrta Mojzesova knjiga 23,8)
Tudi ¢e bi bil BileAm preklel Izraelove sinove, bi se prekletstvo
obrnilo na njegovo glavo. David je to povedal tako:

Skrivaj me skrivnemu naklepu hudobnih, hrume¢i mnozici

njih, ki delajo krivico; ki brusijo svoj jezik kakor me¢,

83



POD KRITJEM

namerjajo svojo puscico, grenko besedo, da bi na skrivnem
streljali na popolnega. (Psalm 64,3-5, poudarek dodan, CHR
in SSP3)

Krivi¢niki (tisti, ki se ukvarjajo s carovnistvom) izrekajo
prekletstva, ta pa ne morejo pocivati na pravi¢nih. Oglejte si, kaj se
zgodi s tistimi, ki izrekajo prekletstva:

Bog strelja nanje s puscico, nenadoma jih zadenejo udarci. In pasti
morajo; naklep njih jezika pride nadnje. (Psalm 64,8-9, CHR in SSP3)

Spotaknili se bodo zaradi svojega jezika. Nadnje bodo prisle
prav tiste besede, ki jih izrecejo z namenom raniti druge. David
to ponazarja z naslednjo nazorno ilustracijo: »Pred menoj so
skopali jamo, padli so v njeno sredino.« (Psalm 57,6)

Z APELJANIV NEPOSLUSNOST

Bileam je vedel, da je nemogoce prekleti Izraelce, taksne kot so
bili. Ni bilo nobene moZznosti, da bi se jih prekletstvo prijelo, ¢eprav je
to Zelel. Mojzes je situacijo opisal tako: »...so proti tebi najeli
Beérjevega sina Biledma iz Petérja v Mezopotamiji, da bi te preklel.
Gospod, tvoj Bog, pa ni hotel poslusati Biledma; Gospod, tvoj Bog, ti
je spremenil prekletstvo v blagoslov, kajti Gospod, tvoj Bog, te ljubi.«
(Peta Mojzesova knjiga 23,5-6) Enako velja tudi za nas.

Balak je rekel BileAmu: »Poklical sem te, da prekolnes moje
sovraznike, ti pa, glej, si jih ze trikrat obilno blagoslovil. Zdaj pa se
poberi v svoj kraj! Rekel sem, da te bom nagradil s ¢astmi, a glej,
Gospod te je prikrajgal za te ¢asti.« (Cetrta Mojzesova knjiga 24,10-11)

Kralj je nameraval dati BileAmu bogato denarno nagrado in ga
pocastiti za uspesno prekletstvo tega usodnega sovraznika. Toda
namesto tega v osnovi pravi: »Svojo nagrado lahko pozabis. O¢itno je,
da tvoj Bog ne Zeli, da bi jo dobil. Spravi se mi izpred o¢i!«

84



UROCEN

Biledm je imel teZavo: res si je Zelel te nagrade. To je bil razlog,
zakaj je sploh priSel, in zdaj je bilo videti, da bo vse to izgubil. Da bi
se izognil izgubi, je kralju Baldku razkril drug nacrt, kako jim
$kodovati. Ceprav je razumel, da Izraelcev ne more prekleti, je prav
tako vedel, kako jih pripraviti do tega, da sami sebe spravijo
pod prekletstvo.

Na podlagi razumevanja duhovnega odnosa med uporom in
¢arovnistvom je BileAm kralju svetoval, naj poslje moabske Zenske,
da se vtihotapijo v izraelski tabor. Naro¢il jim je, naj vzamejo s seboj
svoje malike ter zvabijo Izraelce v spolni greh in upor proti BoZjim
predpisom. Vedel je, da jih bo upor spravil pod
¢arovnisko prekletstvo.

Vemo, da je do tega prislo, ker se Mojzes in tudi Jezus sklicujeta
na ta njegov nasvet kralju. Mojzes je to potrdil: »Glejte, prav te so po
Biledmovi besedi zapeljale Izraelove sinove v nezvestobo do
Gospoda zaradi Peérja; tako je prisla nadloga nad Gospodovo
skupnost.« (Cetrta Mojzesova knjiga 31,16; poudarek dodan) Leta
pozneje je Jezus povedal, da je BileAm »ucil Baldka zavajati Izraelove
sinove v greh, jesti malikom Zrtvovane jedi in necistovati«
(Razodetje 2,14; poudarek dodan).

To je zapisano v Svetem pismu. Takoj po Bileamovih prerokbah
beremo: »Ko je Izrael bival v Sitimu, se je ljudstvo zac¢elo vladugati z
modabskimi héerami. Te so ljudstvo vabile k daritvam svojih bogov;
in ljudstvo je jedlo in se priklanjalo njihovim bogovom. Izrael se je
vdal Baal Peérju, Gospodova jeza pa se je vnela nad Izraelom.«
(Cetrta Mojzesova knjiga 25,1-3) Posledi¢no je izbruhnila huda
nadloga in opustosila izraelsko ljudstvo.

Neposludnost je povzrocila, da je ta narod, ki ga ni bilo mogoce
prekleti, priel pod prekletstvo nadloge: »Tistih pa, ki so umrli za
nadlogo, je bilo stiriindvajset tiso¢.« (Cetrta Mojzesova knjiga 24,9)
Stiriindvajset tiso¢! Se zavedate, kako tragi¢na je ta izjava? Ce
dandanes pride do letalske nesrece ali orkana, ki vzame na stotine
zivljenj, o tem pisejo na vseh naslovnicah. Tukaj pa ne govorimo o

85



POD KRITJEM

stotinah, 8lo je za tiriindvajset tiso¢ ljudi! Ce gledamo celotno
popotovanje Izraelcev po puscavi, je bil to dogodek, ko je pri eni
sami priliki izgubilo Zivljenje najvec ljudi. In vse to je bila posledica
upora ljudstva.

Radikalna neposlusnost je odprla vrata radikalni nadlogi.
Njihovo upornistvo je bilo ocitno. Pravzaprav je neki brezsramni
Izraelec odkrito razkazoval svojo Midjanko vprico Mojzesa in
celotnega Izraelovega zbora, medtem ko so klicali k Bogu (Cetrta
Mojzesova knjiga 25,6).

Kaj je ustavilo nadlogo? Verjetno ste uganili - radikalna
poslusnost!

Ko je to videl Pinhds, sin Eleazarja, ki je bil sin duhovnika Arona, se je
vzdignil iz srede skupnosti, vzel sulico v roko in Sel za Izraelcem v Zenski
prostor in prebodel oba, Izraelca in Zensko, skozi trebuh. In nadloga med

Izraelovimi sinovi je prenehala. (Cetrta Mojzesova knjiga 25,7-8)

Naj Se enkrat poudarim: Bog ni avtor nadlog in bolezni.
Izraelovi sinovi so se oc¢itno uprli in prekrsili njegovo avtoriteto.
Zato se je Gospodova zas¢ita umaknila in sovraznik je z Bozjim
dovoljenjem imel zakonit dostop. To ponovno potrjuje, da je upor
kot ¢arovnistvo in omogoca zakonit vdor demonskih sil nadzora.
Izrael je ubeZal prekletstvu vedeZevalca, zdesetkala pa ga je
neposlusnost.

KDO VAS JE SPRAVIL POD PREKLETSTVO?

Videli smo starozavezni primer, da je upor ¢arovnistvo, in jih je
e veliko. Zdaj si oglejmo Novo zavezo. Apostol Pavel je cerkvam v
Galatiji napisal strogo pismo. To ni bilo pismo, namenjeno vsem
prebivalcem Galatije, bilo je posebej naslovljeno cerkvam. Pozorno
preberite Pavlovo izjavo: »O nespametni Galac¢ani, le kdo vas je
urocil?« (Pismo Galacanom 3,1, prosti prevod po zgledu novega
angleskega prevoda kralja Jakoba)

86



UROCEN

Cakajte malo! Pavel je cerkvam govoril, da so pod ¢arovniskim
urokom! Morda se sprasujete: »Mislil sem, da proti Bozjemu
ljudstvu ni vedeZevanja ali ¢arovnistva.« Res je. Nad poslusne ni
mogoce poslati nobenega prekletstva. Toda zapomnite si,
upornistvo ali neposlusnost postavita osebo pod vpliv ¢arovnistva.

Spomnite se sestanka mojega pomoc¢nika z nekdanjo ¢arovnico,
osvobojeno carovnistva. Ko je videla njegovo navdusenje, ko je
izvedel, da nad kristiani ni mogoce izrec¢i prekletstva, je hitro
dodala: »Toda, pastor, lahko smo vplivali na mla¢ne ljudi v cerkvi
[neposlusne].« Za potrditev prisluhnite Pavlovim besedam: »Kdo
vas je urodil, da niste bili poslusni resnici?« (Pismo Gala¢anom 3,1,
prosti prevod po zgledu novega angleskega prevoda kralja Jakoba)

Urocenost je bila povezana z neposlusnostjo BoZji besedi, ne s
prekletstvom iz ust ¢arovnikov. Zakaj? Ker je upor ¢arovnistvo! V
bistvu je cerkev v Galatiji zaradi neposlusnosti padla pod
¢arovnisko prekletstvo.

Preden gremo naprej, moram to stvar razjasniti. V stanje
urocenosti pridemo, ko nismo posludni pri tem, kar nam je Bog
razodel, in ne, ko ne poslusamo, kar nam $e ni bilo razodeto. To
postane jasno, ko Pavel nadaljuje: »Kdo vas je urocil, da niste bili
poslusni resnici, ko je bil prav vasim o¢em prikazan Jezus Kristus, in
sicer krizani?« (Pismo Gala¢anom 3,1, prosti prevod po zgledu
novega angleskega prevoda kralja Jakoba)

Ta konkreten dogodek razodeva splosno veljavno resnico. Bog
je prek Pavlovega oznanjevanja tem cerkvam razodel svoje
odresenje po milosti. Nedolgo zatem pa so sprejeli razumske
argumente in tradicije nekoga drugega in niso ubogali tega, kar jim
je Sveti Duh pred tem tako jasno pokazal. Zaceli so uciti in Ziveti v
prepric¢anju, da odreSenje pride po delih postave. Vendar pa je
univerzalna predpostavka, na katero se Zelimo osredotociti,
naslednja: vsakic, ko nismo poslusni temu, kar nam je Bog jasno razodel,
se spravimo pod vpliv ¢arovniskega prekletstva. Zakaj? Ker je upor
carovnistvo!

87



POD KRITJEM

Temu sem bil prica v celotnih cerkvenih skupnostih, pri
druzinah in posameznikih. Srec¢al sem veliko obiskovalcev cerkve,
ki so iz nekega razloga Ziveli v skoraj nenehnem stanju
neposlusnosti. Ve¢ina se ni zavedala resnosti situacije, ker so bili
otopeli zaradi neuravnoteZenega nauka o milosti, ki zmanjsuje
pomen poslusnosti. V njihovih Zivljenjih so se nizale kriza za krizo.
Vedno je bila neka tezava ali greh, ki ga preprosto niso mogli
premagati. Morda so usli eni zanki, ujeli pa so se v drugo. Vsak
naslednji scenarij se je zdel slabsi. Te tezave so porabljale njihov cas,
energijo in sredstva za preZivetje. Na neki tocki so zakonito
omogocili dostop demonskemu zatiranju ali vplivu. Njihova
neposlusnost jih je naredila ranljive.

Gledal sem, kako trpijo njihovi zakoni, ali e huje, kako so bili
razbiti z razvezo. Drugi so bili izvzeti iz moznosti za napredovanje
ali 8e huje, izgubili sluzbo. Nekateri so postali Zrtve kraje, finan¢ne
krize in tragedije. V razocaranju zac¢nejo taksni ljudje mrzli¢no iskati
krivca. Velikokrat krivijo obravnavo, ki so je bili delezni s strani
starSev, pastorja, Sefa, zakonca, otrok, oblasti ali kogar koli drugega,
ki se ne strinja z njihovim pogledom.

Obstajata dva krivca, ki sta na delu in v resnici hranita drug
drugega. Prvi je prevara. Tema je zameglila njihova srca, ker niso
ubogali Bozje besede. Drugi krivec je zapletena zanka nadzorujocih
duhov, ki zaradi neposlusnosti lahko napadajo, kar jih je volja.
Pavel je tistim, ki so imeli opravka z upornimi verniki, ki so
izpovedovali vero, narocil: »Gospodov sluzabnik ... mora s
krotkostjo vzgajati nasprotnike, da jim morda Bog le nakloni, da se
bodo skesali in spoznali resnico, se spet streznili in resili iz zanke
hudica. Ta jih je namrec¢ ujel, da bi v njih uresniceval svojo voljo.«
(Drugo pismo Timoteju 2,25-26) Tezava: zavedeni ujetniki krivijo
druge, da bi se skrili pred lastno neposlusnostjo, in to jih zaslepi, da
ne vidijo tistega, kar potrebujejo, da bi se osvobodili.

Zahvalite se Bogu za njegovo Besedo. Njena lu¢ razkriva
zablodo ter razlo¢uje misli in namere ¢loveskih src. Na Zalost, ko

88



UROCEN

ljudje trpijo pod nadlogami, povzrocenimi z neposlusnostjo, se jih
vecina ni pripravljena uciti. Vztrajajo v puscavi neposlusnosti in
krivijo vse druge, namesto da bi se u¢ili iz svojih napak.

»NIMATE SOCUTJA«

Spomnim se dogodka, ko se je nekdo naucil svoje lekcije. Imel
sem to cast, da sem redno sluzil v okviru mednarodne sluzbe, ki je
obsegala cerkev in biblijsko $olo. Ljubil sem in spostoval to sluzenje,
ki je vplivalo tudi na moje Zivljenje. Nekega dne me je poklical
vodja tega sluZzenja in mi rekel: »John, klicem vse tesne prijatelje
nasega sluzenja, da jim povem, kaj se bo zgodilo, da tega ne bi slisali
iz drugih virov. Moram ti povedati, da se lo¢ujem od svoje Zene.
Porocena sva Ze osemnajst let in zdi se, da se najini razmisljanji in
pogleda na Zzivljenje vedno bolj razhajata. Ne pocneva stvari skupaj
in vsakemu od naju so vie¢ drugacne stvari. Ze leta se trudiva, da bi
stvar izboljsala, vendar se stanje samo slabsa.«

Nisem mogel verjeti, kar sem slisal. Ves ¢as sem razmisljal: Ne,
prosim, ne pocni tega. Ljubil sem ta par in njuno sluzenje. Bil sem
tako pretresen, da sem ostal brez besed.

Ko sem mol¢al, je sogovornik nadaljeval: »John, ti dobro ves, da
zelo ljubim Jezusa, in ¢e delam napako, mi bo to pokazal.« Se nekaj
minut je z mano govoril o svoji situaciji, nato pa koncal telefonski
klic. Bil sem bolj redkobeseden, saj sem potreboval ¢as, da vse
predelam.

Ves dan se sliSanega nisem mogel otresti. Vedno znova sem v
mislih sliSal njegove besede. Pomislil sem, to se mi zdi kot no¢na
mora. Sredi svojih nemirnih misli sem zacutil, da mi Sveti Duh
pravi, naj to osebo pokli¢em nazaj in povem resnico.

Naslednje jutro sem ga poklical. Stvar sem prespal, da ne bi
ravnal prenagljeno in da bi bil moj odziv skladen z vodstvom
Svetega Duha. Ko je prepoznal moj glas, je vprasal: »Zivijo, John, kaj
se dogaja?«

Zacel sem: »Zelel bi se s tabo ge malo pogovoriti o tej locitvi.

89



POD KRITJEM

Ali je na strani tvoje Zene kdaj prislo do nemoralnosti?«
Odgovor je bil: »Nikakor nel«

Nato sem rekel: »To, kar po¢nes, ni prav. Jezus jasno govori, da
je edini razlog za razmislek o locitvi spolna nezvestoba (Evangelij
po Mateju 5,32), in knjiga Malahije nam pravi, da Bog sovrazi
razvezo, ker prekriva naSo obleko z nasiljem (2,16). Vceraj si mi
rekel, da ljubi$ Jezusa, in ¢e delas napako, ti bo to pokazal. Toda
zakaj bi ti moral to kazati, ¢e je Ze v svoji besedi jasno pokazal,
kaksna je njegova volja? Kako lahko vedoma nasprotuje$ temu, kar
je Bog razglasil? Ce to storis, kako bos lahko stopil pred cerkev ali
bibli¢no $olo in jim rekel, naj hodijo v svetosti ter se upirajo grehu in
hudi¢u? Sebe in svoje sluZenje izpostavljas tezavam in zablodi.«

Prekinil me je in strogo nasprotoval: »John Bevere, nisi bil v
moji kozi in nimas socutjal«

Naslednja stvar, ki sem jo slisal, je bila, kako je odlozil slusalko.
Prekinil je klic. Trideset minut pozneje sem iz pisarne prejel
sporocilo, da so odpovedali moj obisk. (Tja bi moral iti ¢ez tri
mesece.) Zeni sem rekel: »Vedel sem, da bodo to storili, vendar ne
tako kmalu.« Prekinili so vso komunikacijo z mano in pozneje mi je
drugi sluzabnik, ki je bil tam, pripovedoval, kako me blatijo. Ves ¢as
sem razmisljal. Poskusal sem biti samo pravi prijatelj.

PREBUEN S SODBO

Na moje presenecenje sem sedem mesecev pozneje prejel klic
tega sluzabnika: »John, rad bi se s teboj odkrito pogovoril. Ves, kaj
se je zgodilo, ko sem odlozil telefon in prekinil sodelovanje? No,
mesec dni pozneje so mi odpovedale ledvice in dali so mi 50-
odstotno moznost prezivetja. Po drugi dializi sem se zbudil in si
rekel: »Zakaj se lo¢ujem?« Zavedal sem se, da sem bil v zmoti.
Odpoved ledvic je bila budnica. Poklical sem Zeno in se pokesal.
Stopil sem pred naso cerkev in bibli¢no $olo ter se pokesal. Bibli¢ni
Soli sem rekel: >Odpovedal sem obisk Johna Bevereja, ker mi je

90



UROCEN

povedal, da ravnam narobe, ker se lo¢ujem. Poklical ga bom, da
vidim, ali bi rad priSel nazaj.< Torej, John, bi, prosim, spet prisel?«

»Seveda,« sem odgovoril. Bil sem tako vesel zanj in moje
spostovanje do njega se je zelo povecalo. Povrhu vsega je bilo
okrevanje veliko hitrejSe od pri¢akovanega, leto dni pozneje pa so
nasli popolno ujemajocega se darovalca in prejel je nove ledvice. Ni
zamudil niti enega bogosluZja. Napredek pri tem pacientu je
osupnil zdravnike. S spokorjenjem je na njegovo Zivljenje prisla Se
vedja duhovna avtoriteta in mo¢. Zdaj, leta pozneje, ta voditelj vodi
ucinkoviteje kot kadar koli in je iskan govornik z zelo sre¢no
druzino. Vsaki¢, ko sem z njima, lahko opazim njuno medsebojno
ljubezen. Kdor ju vidi zdaj, nikoli ne bi pomislil, da sta bila pred leti
le nekaj korakov stran od locitve.

TRIMESECE IN POL TRAJAJOCA BOLEZEN

Ker sem nekaj let pred tem sam doZivel podobno izkusnjo, mi je
bilo lazje, da ga nisem obsojal. Ni $lo za moj zakon, ampak za
podrocje neposlusnosti pri mojem sluZenju. Ko smo prvi¢ ustanovili
sluZzenje John Bevere Ministries, nam je Gospod dal jasno navodilo,
naj ne sprejmemo priloZznosti za oznanjevanje samo zato, ker je
videti dobro, dokler se ne prepri¢amo, da je njegova volja.

No, minilo je nekaj let in pojavila se je velika priloznost za
Siritev najinega sluZenja. Toda v molitvi je Bog meni in moji Zeni
vsakemu posebej jasno rekel »ne«. Ni Zelel, da bi ponudbo sprejela.
Vendar so pri ponudbi vztrajali, pocutil sem se pocasc¢enega in
prisluhnil. Kmalu sem zacel z razumskimi argumenti ugovarjati
besedi, ki jo je Bog vtisnil v moje srce. Postal sem zmeden in vse te
besede so zameglile moj um. Zena mi je to poskusala odsvetovati,
vendar je hitro ugotovila, da me ne bo odvrnila od tega. Na koncu
sem predlog sprejel.

Odkar sem bil resen, sem blagoslovljen z zelo dobrim zdravjem
in se nisem boril z nobeno boleznijo ali zdravstveno tezavo (Bogu v

91



POD KRITJEM

slavo). Redko me kaj ulovi in ¢e se to zgodi, mine v &tiriindvajsetih
do Sestintridesetih urah. Verjamem, da nam je Jezus s svojo smrtjo
na krizu poleg odpuscanja grehov zagotovil tudi bozansko zdravje
(Izaija 53,4-5; Psalm 103,3-4). Toda na dan, ko sem sprejel to
priloZnost, sem zbolel in nikakor nisem mogel okrevati.

Zacelo se je kot gripa. Bruhal sem Sele drugic¢, odkar sem bil star
devetnajst let. Po nekaj dneh boja proti gripi sem se okuZil z
virusom. Z Zeno sva odpotovala, da bi proslavila najino obletnico, a
moja telesna temperatura ve¢ dni ni padla pod 37,8 C in je tako
unicila najin dopust. Ob koncu tedna sem pridigal, medtem ko sem
trpel za vrocino in mrzlico. Vrocina se je vlekla v naslednji teden in
me mucila tudi med srecanji v Kanadi. Pridigal sem z visoko
vro¢ino, nato pa sem se vrnil v svojo sobo in se do naslednjega
srecanja tresel v postelji. Imel sem zelo malo moc¢i.

Vrocina je trajala Ze tretji teden. Nisva razumela, kaj se dogaja.
Proti taksni bolezni se $e nikoli nisem boril. Molil sem in se boril s
pomodjo BoZje besede, vendar se je nisem mogel otresti. Sel sem k
zdravniku. Predpisal je mocan antibiotik in tako sem se kmalu vrnil
v obicajno stanje.

Toda en teden po kon¢anem jemanju antibiotika sem zbolel za
hudim prehladom, taksnim, ki ¢loveku pobere vso energijo. Bil sem
pobit. Vneto grlo, pritisk v glavi in vsi drugi nadlezni simptomi.
Vleklo se je tedne, medtem ko sem kar naprej sluzil.

Ko sem okreval po prehladu, sem si med plezanjem po steni na
tujem poskodoval koleno. Bilo je tako hudo, da sem potovanje
prezivel na invalidskem vozic¢ku ter Se nekaj tednov Sepal in nosil
opornico. Povrthu pa me je ujel Se en virus. Moja telesna
temperatura je porasla na 38 ali v¢asih 39 C in bolezni se nisem
mogel otresti. Spet sem potreboval recept od zdravnika. Zdelo se mi
je, da ne morem zdrZati ve¢ kot en teden brez neke vrste bolezni. To
je trajalo tri mesece in pol.

Ob vseh mojih boleznih moja Zena ni zbolela niti za en dan.
Poleg telesnih teZav so se pojavile Se Stevilne druge. Boril sem se z

92



UROCEN

nasprotnikom, za katerega se je zdelo, da ga ne morem premagati,
ker je bil mocnej$i od mene. Moja namerna neposlusnost me je
pripeljala pod prekletstvo!

TAKOJKNJE OLASANJE OB RESNICNEM SPOKORJEN U

Minili so Stirje meseci in priznal sem svoj greh. Vendar sem se
Se vedno moral soo¢iti z zavezo, ki sem jo dal, in brez ¢udeZa nisem
videl izhoda. Z Liso sva se prijela za roke; pokesal sem se in prosil
za BoZjo milost. Izvlekel naju je iz dolgoro¢ne zaveze, v katero sem
naju spravil.

Nekaj mesecev pozneje sva se z Zeno pogovarjala o vsem, kar se
je zgodilo, in sva moje bolezni povezala z mojo neposlusnostjo.
Takoj, ko sem se pokesal, se je vrnilo moje prejsnje dobro zdravije.
Druge teZave, ki so se pojavljale v najinih Zivljenjih, so se razresile
in izginile.

V tistem c¢asu mi je postalo jasno, kaj pomenijo Jakobove
besede. Pogosto sem jih citiral: »Hudi¢u pa se uprite in bo od vas
pobegnil.« (Jakobovo pismo 4,7) Ce sem v preteklosti zaznal napad,
sem se z BoZjo besedo strastno uprl temi in vedno imel rezultate. V
omenjenem c¢asu pa nisem prisel nikamor. Ko sem se resil tega, sem
ugotovil, da sem citiral le polovico tega, kar je Jakob zapisal:
»Podvrzite se torej Bogu, hudi¢u pa se uprite in bo od vas
pobegnil.« (4,7)

Hudi¢u se upiramo s tem, da se poslusno podrejamo Bozji
avtoriteti. Lahko do onemoglosti citiramo vrstice, ¢e pa smo v
neposlusnosti, rezultatov ne bo.

POMEMBNO POJASNILO

Prosimo, razumite eno stvar: neposlusnost ni nujno vzrok v
vseh primerih, ko se nekdo sooc¢a z neprijetno situacijo, boleznijo,
tezavami ali stisko. Mnogi trpijo, medtem ko Zivijo poslusna

93



POD KRITJEM

zivljenja. Tako je bilo denimo pri Davidu. Ni Zivel v nikakrsnem
upornistvu. Ni¢ slabega ni storil, da bi nase priklical jezo svojega
nadrejenega. Kljub temu je bil preganjan, moral je Ziveti v jamah,
puscavah in divjini. Bil je ¢lovek brez doma ali domovine. Vec¢ let je
taval in dozivljal stisko. Nekateri so ga sodili, ¢e$ da trpi zaradi
neposlusnosti, toda pronicljivi so lahko zaznali BoZjo roko, ki je
kovala nov prototip kralja, in razpoznali BoZjo naklonjenost v
njegovem Zzivljenju. Ta se je kazala v njegovi modrosti.

Obstaja ve¢ primerov poslusnih ljudi, ki so trpeli:

Med drugim Jezus, Jozef, Ana, Daniel, Jeremija in Job. Razlika
med stisko poslusnih in tistih, ki so pod vplivom ¢arovnistva, je v
tem, da pri poslusnih obstaja napredek. Ne tolc¢ejo z glavo ob zid; ne
kroZijo okoli gore, ne da bi kam prisli.

Pri Kajnu je bila druga zgodba. Njegova neposlusnost je
povzrocila veliko trpljenja. Bil je uZaljen in se ni hotel pokesati, kar
je v njegovo zivljenje prineslo prekletstvo. Svoja leta je prezivel kot
ubeznik in potepuh. Njegova brezciljna in brezupna potepanja so
zgled in opozorilo prihodnjim rodovom.

Zakljucil bom s to izjavo: ne jemljite resnic iz zadnjih dveh
poglavij za presojanje drugih. Njihove stiske so lahko preizkusnje,
ki bodo prinesle slavo Bogu. Namen tega poglavja je, da vam
pomaga dojeti resnost neposlugnosti Bozji avtoriteti. Ce Zivite v
neposlusnosti, lahko uporabite te resnice, da presojate samega sebe
in se vrnete na pot Zivljenja.

94



TRETJ DEL

BOZJE POSTAVLJENO
POKRITJE






OSMO POGLAV]JE

ALI BOG VE, KDO JE NA CELU?

Ce se naucimo ubogati Boga, ne bomo imeli teZav pri prepoznavanju BoZje
avtoritete nad drugim.

gotovili smo, kako pomembna je podrejenost BoZji

neposredni avtoriteti. Zdaj pa se pogovorimo o enakem

pomenu podrejenosti njegovim pooblas¢enim avtoritetam.
Uvodoma si oglejmo svetopisemski odlomek, ki sem ga izpostavil v
drugem poglavju:

»Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim. Ni je namre¢ oblasti, ki
ne bi bila od Boga. In te, ki so, so postavljene od Boga. Kdor se torej upira
oblasti, se upira Bozjemu redu. Tisti, ki se upirajo, pa si bodo nakopali
obsodbo.« (Pismo Rimljanom 13,1-2)

OBLASTI

Prvi¢, kdo so te »oblasti«? V tem konkretnem besedilu Pavel
govori o civilnih oziroma drzavnih oblasteh. Vendar te
opominjajo¢e besede ne veljajo samo za oblast v drzavi, ampak
zajemajo tudi druga podro¢ja pooblas¢ene avtoritete. Kar

97



POD KRITEM

ugotavljamo v tem besedilu, bi morali uporabiti na vseh podrocjih
pooblas¢ene avtoritete.

Nova zaveza govori o stirih podro¢jih pooblas¢ene avtoritete:
drzavi, cerkvi, druzini in druzbi. Na druZbeno podroc¢je uvrscam
delodajalce, ucitelje in nadrejene. Nova zaveza daje posebne
smernice za vsako od omenjenih podrocij; vendar v vecini primerov
navodila presegajo dolocene meje in se raztezajo na vsa podrocja
pooblas¢ene avtoritete.

Bodite pozorni na zacetne besede: »Vsak naj...« Nihée ni
izvzet, zato usidrajte to resnico v svoj um. To je zapoved, ne
predlog. Gospod ne daje namigov ali priporocil.

Nadaljuje: »Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim.« Grska
beseda za »podreja« je hupotasso. Gre za grski vojaski izraz, ki
pomeni »vojasko razporediti (vojaske divizije) pod poveljstvo
voditelja«. V nevojaskem smislu se je izraz uporabljal v pomenu
»prostovoljne drze predaje, sodelovanja in prevzemanja
odgovornosti ali nosenja nekega bremena« (Thayerjev grski slovar).
Preprosto povedano, nas izraz, uporabljen v tej vrstici, opominja,
naj se prostovoljno postavimo v polozaj podrejenosti oblastem s
polnim namenom, da jih ubogamo.

Vsak naj se podreja avtoritetam, ker je Bog tisti, ki je postavil
vsako oblast v nasem zivljenju. Izvor vsakréne avtoritete je pri Bogu.
Brez izjem. Pravzaprav je beseda »postavljen« prevod grske besede
tasso, ki pomeni »dodeliti, postaviti ali dolociti«. Ta beseda nikakor
ne dopusca »nakljuc¢nosti«. Gre za neposredno imenovanje. Ker je
vse avtoritete postavil Bog, v resnici zavra¢amo njegovo avtoriteto
za njimi, ¢e jih ne spostujemo ali se jim nismo pripravljeni podrediti.
Ce se tega zavedamo ali ne, se s tem upiramo BoZjim odlokom in
pravilom. Ko nasprotujemo Bozji pooblas¢eni avtoriteti,
nasprotujemo Bogu samemu!

Ko imamo kot kristjani opraviti z oblastmi, moramo gledati
onkraj njihove osebnosti in ¢astnega polozaja. Poslusni smo ljudem
z avtoriteto, ker je na njih BoZzja avtoriteta. Spostujemo jih ne glede

98



ALI BOG VE, KDO E NA CELU?

na to, ali nas pritegne njihova osebnost ali ne, in ne glede na nase
mnenje, ali si svoj polozaj zasluzijo ali ne. Prepogosto verniki
izpovedujejo svojo podrejenost Bogu, zanemarjajo pa podrejenost
pooblasc¢eni avtoriteti. So zavedeni!

Ce se nau¢imo ubogati Boga, ne bomo imeli tezav pri
prepoznavanju BoZje avtoritete nad drugim. Ali obstajajo trenutki, v
katerih moramo izbirati med BoZjo neposredno avtoriteto in
njegovo pooblas¢eno avtoriteto? Da! Vendar ne tako pogosto, kot
misli ve¢ina vernikov. Obstaja le ena izjema, ki jo bomo podrobneje
obravnavali v poznejSem poglavju. Vendar je tezava v tem, da
vecina kristjanov meni, da je poslu$nost izjema in osebna izbira
pravilo. Tak$no razmi$ljanje nas lahko vodi po poti unicenja.
Posledice so, kot smo videli v prejsnjih poglavjih, hude. Ne samo, da
se znajdemo pod BoZjo sodbo, ampak dajemo tudi zakonit dostop
demonskim silam. Ce Zelimo ostati poslugni Bogu in blagoslovljeni,
imamo le eno izbiro, ko gre za pooblas¢eno avtoriteto - podrejenost
in poslusnost.

SO HUDOBNE OBLASTI POSTAVLENE OD BOGA?

Torej, re¢eno nam je, da je vsakrSna avtoriteta postavljena od
Boga in da se moramo odzvati s spostovanjem in podrejanjem.
Pogosto se na tej tocki v glavah ljudi pojavi zid. Obi¢ajen argument
je: »Poznam voditelje, ki so kruti in naravnost zlobni. Kako lahko
trdis, da so postavljeni od Boga?« Pri iskanju odgovora vzemimo
najslabsi moZzen scenarij, nekoga, kot je Hitler ali Stalin. Ta dva sta
se izkazala za verjetno najhujsa voditelja prejSnjega stoletja. Vsi se
strinjamo, da je nekdo iz taksne kategorije tako krut in hudoben,
kolikor se le da biti. Drzi, kajne?

Pogovorimo se o faraonu, vladarju Egipta. Tudi on vsekakor
spada v isto kategorijo. Pod njegovim vodstvom je bil izraelski
narod izpostavljen brutalni obravnavi. Ljudi je zasuznjil in
osiromasil, telesno in dusevno jih je zlorabljal, in ¢e to ni bilo dovolj,

99



POD KRITEM

jih je hladnokrvno pobil. Bil je kljubovalen in aroganten, brez
spostovanja do ¢loveskega Zivljenja ali Gospoda. Od kod je prisla
njegova avtoriteta? Kako je BoZje ljudstvo koncalo pod njegovo
oblastjo? Je bilo po nesreci?

V Svetem pismu beremo, da je Bog po Mojzesu rekel faraonu:
»Toda ohranil sem te pri Zivljenju.« (Druga Mojzesova knjiga 9,16)
Pavel isto stvar potrjuje v svojem pismu Rimljanom (9,17). Iz obeh
vrstic razberemo, da stvar drZi in ne gre za napacno razlago, saj je
ugotovljeno s pri¢evanjem dveh pri¢ (Evangelij po Janezu 8,17). Ni
dvoma, da je bil Bog in ne hudi¢ tisti, ki je dvignil in postavil
faraona na njegov poloZaj avtoritete. Z drugimi besedami, Bog je
faraonu podelil oblast nad Abrahamovimi potomci. To se povsem
ujema s predpostavko, da so »obstoje¢e avtoritete postavljene
od Bogax«.

Pogovorimo se o tem, kako so se znasli pod avtoriteto tega
hudobnega voditelja. Bog se je prikazal Abrahamu, ko je bil star
petinsedemdeset let, in mu rekel, da bo iz njega naredil velik narod,
¢e ga bo ubogal. Abraham je ubogal in njegova poslusnost je bila
Bogu tako vSe¢, da je bil imenovan kar »oce vere« (Pismo
Rimljanom 4,11-12). V odgovor na Abrahamovo poslusnost je Bog
sklenil zavezo z njim. Med sklepanjem te zaveze je Gospod rekel:
»Vedi, da bodo tvoji potomci priseljenci v dezeli, ki ne bo njihova,
spravili jih bodo v suZnost in jih stiskali stiristo let.« (Prva Mojzesova
knjiga 15,13)

V nekaterih prevodih je namesto besede stiskali uporabljen izraz
zlorabljali. Kako tezko prebavljiva izjava! Kot oce stirih sinov ne bi
bil posebej navdusen, ¢e bi mi kdo kaj takega napovedal glede mojih
otrok, vnukov ali pravnukov. To ne bi imenoval izgrajevalna ali
tolazilna preroska beseda. Razmislite. Zivimo v prvem stoletju
novega tisocletja. Napovedana obravnava bi zadevala vse moje
potomce do leta 2400 po Kristusu! Zlahka bi bil v skusnjavi, da si
mislim: Ali je to obljuba in blagoslov v zameno za mojo poslusnost? Se
bolj zanimivo je, da je ta napoved prisla Se pred spocetjem Izaka.

100



ALI BOG VE, KDO E NA CELU?

JE BILO KRIVO NJHOVO SLABO RAVNAN E?

Nekateri bi morda pomislili: »Gospod je to Ze vnaprej povedal
Abrahamu, ker je vedel, da bodo njegovi potomci neposlusni in
bodo tako prisli pod faraonovo oblast kot kazen za svoje slabo
ravnanje, vendar Bog zanje nikoli ne bi nacrtoval cesa takegal«
Razis¢imo stvar in ugotovimo, ali ta utemeljitev drzi.

V iskanju odgovora moramo najprej preveriti, kako so prisli
pod faraonovo oblast. Abrahamov sin Izak je bil bogabojec¢ ¢lovek,
ki je zivel Zzivljenje poslusnosti in svetosti. On in njegova Zena
Rebeka sta imela dva sinova: starejSega Ezava in mlajsega Jakoba. V
marsi¢em sta si bila zelo razli¢na. Bog je razodel svoje namere Se
pred njunim rojstvom z besedami: »Jakoba sem ljubil, Ezava pa
sovrazil.« (Pismo Rimljanom 9,13)

Ceprav je Jakob na zacetku ravnal nekoliko izprijeno, je v
Penuelu dozivel radikalno soocenje z Bogom (Prva Mojzesova
knjiga 32). Srecanje je v njegovo Zivljenje prineslo Bozjo zavezo
blagoslova in njegovo ime se je spremenilo iz Jakoba v Izrael, kar
pomeni »knez z Bogom«. Po tem dogodku smo v njegovem
zivljenjskem slogu pri¢a moc¢ni predanosti. Ukazal je svoji druZini,
naj se znebijo malikov in ostanejo ¢isti pred Bogom. Posledi¢no je
strah BoZzji padel na nevernike, mimo katerih je potovala njegova
druzina (Prva Mojzesova knjiga 35).

Izrael je imel dvanajst sinov. Enajstega, JozZefa, so starejsi bratje
prezirali, ker mu je bil oce naklonjen. Bog je Jozefu dal dvoje sanj, v
katerih mu je prerosko pokazal, da bo postal pomemben vodja,
njegovi bratje pa mu bodo sluZili. Sanje so brate tako vznemirile, da
so nasli nacin, kako se ga znebiti, in ta nacrt tudi izpeljali s tem, da
so Jozefa prodali kot suznja v Egipt.

Tudi v ¢asu skrajne osamljenosti in razoc¢aranja je Jozef v Egiptu
ostal zvest Gospodu. Po desetih letih sluZenja enemu od faraonovih
¢astnikov je bil po krivem obtoZen posilstva gospodarjeve Zene. Ve¢
kot dve leti je presedel v je¢i, vendar je ostal neomajen in zvest.

101



POD KRITEM

Gospod ga je uporabil, da je razlozil sanje dveh faraonovih
sluzabnikov, ki sta bila prav tako v jeci. Eden je bil usmréen, drugi
pa se je vrnil na prvotni poloZaj. Kljub temu se JoZefa ni spomnil,
¢eprav ga je ta prosil. Jozef je vseeno ostal zvest.

Pozneje, ko so faraona mucile sanje, mu je omenjeni sluzabnik
pripovedoval o JoZefu. JoZef je bil poklican iz je¢e, da bi razlozil
faraonove sanje. Sanje so prinasale opozorilo na hudo lakoto, ki bo
sledila sedemletnemu obilju. Bog je JoZefu dal modrost, da faraonu
predlaga nabiranje zalog v letih obilja. Faraon je bil tako osupel nad
njegovo modrostjo, da ga je v hipu povzdignil na polozaj drugega v
Egiptu, takoj za faraonom.

JoZefov pobozni oce Izrael je bil doma, ne da bi vedel, kaj se bo
zgodilo. Bog mu tega ni razodel. To je bila pot, po kateri naj bi se vsi
Abrahamovi potomci preselili v Egipt. Dve leti po zacetku lakote je
Izrael poslal svoje sinove v Egipt, da bi nakupili Zita. Brez tega bi
pomrli. Egipt je bil edini kraj, kjer so imeli Zzivez, saj je bil
pripravljen na lakoto in opremljen z Gospodovo modrostjo. Bog je
povecal bogastvo tega naroda kot posledica razodetja, ki je prislo po
Jozefu. Pripravljal je Egipt, da postane najmocnejsi in najvplivnejsi
narod od vseh. Tudi to se je zgodilo z dolo¢enim namenom.

Ko so Izraelovi sinovi prispeli v Egipt, so stopili pred Jozefa,
vendar ga niso prepoznali. Ni ¢udno. Kdo bi pri¢akoval suznja na
prestolu? Jozef pa jih je prepoznal - morda jih je celo pricakoval -,
vendar je svojo identiteto skrival. Blagoslovil jih je z brezpla¢nim
zitom, vendar je skoval nacrt, kako zadrZzati enega od bratov, da si
zagotovi njihovo vrnitev. Ko so njihove zaloge posle, so se vsi
Izraelovi sinovi vrnili v Egipt. Ko so bili zbrani, se jim je Jozef
dal spoznati.

Ko so izvedeli, kdo je, so se prestrasili. Jozef bi se lahko
masceval, ker so ga izdali. Namesto tega jih je tolazil:

»Jaz sem Jozef, va$ brat, ki ste ga prodali v Egipt. Toda zdaj se nikar

ne Zzalostite in si ne ocitajte, da ste me prodali sem! Kajti Bog me je poslal

102



ALI BOG VE, KDO E NA CELU?

pred vami, da vas ohrani pri Zivljenju. Ze dve leti vlada lakota v notranjosti
deZele in bo Se pet let, ko ne bodo ne orali ne Zeli. Zato me je Bog poslal
pred vami, da vam zagotovi ostanek v dezeli, da vas ohrani pri Zivljenju za
veliko resitev. Tako me torej niste vi poslali sem, temve¢ Bog.« (Prva
Mojzesova knjiga 45,5-8, poudarki dodani)

Glede na njegov odgovor se morda sprasujete, ali je v Egiptu
prezivel toliko casa, da se je njegov pogled nekoliko zameglil.
Morda je pozabil na leta bole¢ine, izdaje in osamljenosti.
Navsezadnje, kako bi mu ljubec¢i Bog lahko namenil iti skozi toliko
trpljenja? Kako je lahko dopustil, da je najbolj zvest in poslusen od
Izraelovih sinov moral ve¢ kot dvanajst let prenasati stiske
suzenjstva in celo samotne jece, ko pa je bil brez krivde? Ali je Jozef
dejansko verjel, da Bog tega ne samo dopustil, ampak je to
pravzaprav nacrtoval?

Ne pozabite, da je iz ust dveh pri¢ vsaka beseda potrjena.
Prisluhnite, kaj je psalmist zapisal leta pozneje:

Priklical je lakoto v dezelo, zlomil je vsako steblo za kruh.
Poslal je moza pred njimi, za suznja je bil prodan Jozef.

Z verigo so mucili njegove noge,

v Zelezo je prisla njegova dusa

do ¢asa, ko je prisla njegova beseda,

N

ko ga je precis¢eval Gospodov izrek. (Psalm 105,16-19)

podrobneje celoten odlomek. Prvi¢, Bog je bil tisti, ki je nacrtoval
lakoto, ne hudi¢ ali okolis¢ine. Drugi¢, kot je rekel JoZef, ga je Bog
poslal pred njegovo druZzino. »Poslan od Boga« ne more pomeniti,
da ga je tja pripeljal kdo drug. JoZef se ni sprenevedal, govoril je po
BoZjem Duhu. Tretji¢, trpljenje je bilo za JoZefa preizkus ali proces

oc¢is¢evanja. Nazadnje je bil ranjen z verigami in vklenjen v Zelezo.
Takrat so bile jece veliko, veliko hujSe od nasih danasnjih zaporov.

103



POD KRITEM

JoZef pa je bil najpoboznejsi sin! Ali to pomeni, da so lahko dobri
ljudje delezni krute obravnave s strani avtoritete in da to ni
nakljudje ali hudi¢ev nac¢rt? Ali mislite, da so lahko taksne okolis¢ine
dejansko Bozji nacrt ali njegov nacin oskrbe?

VELIKA RESITEV?

Nadaljujmo z odgovori na ta pomembna vpraganja. Se enkrat si
oglejte JoZefove besede. Ne pozabite, da je govoril pod boZanskim
navdihom: »Zato me je Bog poslal pred vami, da vam zagotovi
ostanek v deZeli, da vas ohrani pri zivljenju za veliko resitev. Tako
me torej niste vi poslali sem, temvec¢ Bog.« (Prva Mojzesova knjiga
45,7-8)

Velika resitev! Cakajte malo. Ni bila neposlugnost Abrahamovih
potomcev tista, ki jih je pripeljala pod vladavino faraona, ampak
Bozji naért. Za povrh je Bog vnaprej vedel, da bo kmalu po Jozefovi
smrti zavladal drug faraon in z Izraelom ravnal okrutno (Druga
Mojzesova knjiga 1,8-14). Bog je Abrahamu Ze pred leti razodel, da
bodo v stiski Stiristo let. To je bila torej Gospodova velika resitev?
Kako bi se to lahko stelo za resitev, ko so bili izpostavljeni tako hudi
stiski?

Nekateri se morda sprasujejo: »Zakaj Bog modrosti, kako
preziveti sedemletno lakoto, ni dal Abrahamovim potomcem, ne pa
Egiptu? Potem bi se lahko JoZzef izognil vsemu trpljenju.« Razlog je
jasen: Bog jih je hotel pod faraonom. Nacrtoval je to. Morda boste
rekli: »Toda faraon je bil kot starodobni Hitler. Ubil jih je na tisoce in
Bozje ljudstvo izpostavil hudi stiski.« Res je, vendar se moramo
spomniti, da BoZja prednostna naloga ni, da bi uZivali v udobju in
uzitkih tega sveta - njegova prednostna naloga je odresitev!

Prisluhnite Bozji modrosti, ko je govoril faraonu: »Toda ohranil
sem te pri zivljenju, da ti pokazem svojo mo¢ in da se moje ime
razglasi po vsej zemlji.« (Druga Mojzesova knjiga 9,16)

Pred tem so poznali Gospoda Boga samo Abraham, Izak, Jakob

104



ALI BOG VE, KDO E NA CELU?

in njihovi potomci. Preostali svet ni poznal Abrahamovega,
Izakovega in Jakobovega Boga. Ko je Mojzes stopil pred faraona in
mu v Gospodovem imenu zapovedal, naj izpusti Izraela, je faraon
odgovoril: »Kdo je Gospod, da bi moral poslusati njegov glas in
odpustiti Izraela? Ne poznam Gospoda in tudi ne odpustim
Izraela.« (Druga Mojzesova knjiga 5,2) Faraon in ves Egipt niso
poznali Boga. Ko pa je Bog naredil znamenja, da bi osvobodil svoje
ljudstvo, se je to spremenilo.

Po nekaj nadlogah so nekateri Egipcani prisluhnili BoZji besed.i.
Preden je prisla toca, je zapisano: »Tisti izmed faraonovih
sluzabnikov, ki so se bali Gospodove besede, so spravili hlapce in
zivino v hiSe na varno.« (Druga Mojzesova knjiga 9,20) Kmalu
zatem so sami prosili faraona: »Odpusti moze, da bodo sluzili
Gospodu!« (Druga Mojzesova knjiga 10,7) Celo egiptovski ¢arovniki
so rekli svojemu vladarju: »To je prst Bozjil« (Druga Mojzesova
knjiga 8,15)

Njihovo novo spoznanje o Bogu Jahveju je postalo o¢itno, saj
beremo: »MoZz Mojzes je bil velik v egiptovski dezeli, v oceh
faraonovih sluzabnikov in v oc¢eh ljudstva.« (Druga Mojzesova
knjiga 11,3) Globoko so spostovali BoZjega moza, saj so takrat Ze
vedeli, kdo je Gospod. In beremo, da so Abrahamovi potomci dobili
vse, kar so zahtevali od egiptovskega ljudstva, kot so predmeti iz
srebra, zlata in oblacila (Druga Mojzesova knjiga 12,35-36). Celo
faraon je nazadnje rekel: »Gospod je pravicen, jaz pa in moje
ljudstvo smo krivi.« (Druga Mojzesova knjiga 9,27) Kon¢no je ves
Egipt vedel, kdo je Zivi Bog.

VSA ZEMLJA JE SPOZNALA

Ne samo Egipt, tudi vsa zemlja je spoznala, da je Bog Jahve
resnicni in zivi Bog. To spoznanje je bilo neposreden rezultat tega,
da je ponizal najmoc¢nejse ljudstvo na zemlji. Bog je prek JoZefa dal
temu ljudstvu modrost, kar jih je naredilo najmoc¢nejse - a le da bi
jih pozneje premagali izraelski suznji. Poraz je na opazujoci svet

105



POD KRITEM

imel veliko globlji u¢inek, kot ¢e bi suznji premagali revno in Sibko
ali celo povprec¢no ljudstvo. Bog je na vso zemljo naredil taksen vtis,
da so se ga po letih Izraelovega tavanja po puscavi narodi Se vedno
bali in trepetali pred Izraelom.

Uc¢inki so bili vidni celo generacijo pozneje. Jozue, Mojzesov
naslednik, je poslal dva ogleduha k mogo¢nemu ljudstvu, ki je
prebivalo v Jerihu. Moski so srecali vlacugo Rahabo, ki jim
je povedala:

»Vem, da vam je Gospod dal dezelo. Tudi nas je popadel strah pred
vami in zaradi vas trepetajo vsi prebivalci dezele. Slisali smo namre¢, kako
je Gospod pred vami posusil vode Trsticnega morja, ko ste $li iz Egipta ...
To smo slisali, in upadlo je nase srce, in ni ve¢ duha v nikomer zaradi vas.
Resni¢no, Gospod, vas Bog, je Bog zgoraj v nebesih in spodaj na zemlji. (Jozue
2,9-11, poudarek dodan)

Izjavila je, da je Gospod Bog in da »vsi prebivalci« deZele
trepetajo. Gospodovo ime je bilo znano po vsej zemlji! To spoznanje
ni sluzilo samo za BoZjo slavo, ampak tudi za odresitev ljudi. Prvi
sadovi so se pokazali, ko sta bili reSeni tuja prostitutka in vsa njena
druzina. Se pomenljivejse pa je dejstvo, da je bila praprababica
kralja Davida in je celo v rodovniku Jezusa Kristusa. To se ne bi
zgodilo, ¢e Bog s poniZanjem faraona ne bi po vsej zemlji oznanil
svojega imena.

Tudi nekaj sto let po izhodu iz Egipta je med narodi $e vedno
opaziti strah BoZji. V ¢asu Elija, duhovnika in sodnika nad Izraelom,
so se ponovno spomnili Bozjega imena zaradi tega, kar je storil
faraonu. Izrael se je bojeval s Filistejci in Ze prvi dan utrpel izgubo.
Naslednji dan so Izraelci prinesli skrinjo v vojni tabor. Zbrali so se
in »ves Izrael je zavriskal z mo¢nim vriskom, da je zemlja zadonela«
(Prva Samuelova knjiga 4,5). Filistejci so slisali hrup in se med seboj
sprasevali, kaj bi to lahko pomenilo. Potem so ugotovili, da je v
tabor Izraelovih sinov prispela Gospodova skrinja. Razmislite o
njihovem odzivu:

106



ALI BOG VE, KDO E NA CELU?

Filistejci so se tedaj prestrasili, kajti rekli so: »Bog [v hebrejs¢ini
elohiym] je priel v tabor.« Rekli so: »Gorje nam, kajti kaj takega se prej ni
zgodilo! Gorje nam! Kdo nas bo resil iz roke teh mogoc¢nih bogov
[elohiym]? To so tisti bogovi [elohiym], ki so udarili Egipt z vsakr$nimi

nadlogami v pus€avi.« (Prva Samuelova knjiga 4,7-8)

Hebrejska beseda, ki se uporablja za »bogovec, je elohiym. S to
besedo je v Stari zavezi skoraj dva tisoc¢krat imenovan Gospod Bog,
kateremu sluzimo. Samo v prvem poglavju Prve Mojzesove knjige je
zapisana kar dvaintridesetkrat in poimenuje naSega Boga in
Stvarnika. Zato bi bil to¢nejsi prevod »Bog«, na pa »bogovi«. Se
stotine let pozneje so se celo Filistejci tresli, in ¢eprav mu niso
sluzili, so vedeli, kdo je resni¢ni in Zivi Bog.

GLOBOCINA BOZJE MODROSTI

Bog ni bil presene¢en ob hudobiji tega voditelja. Faraon je
zavladal: »Ni je namre¢ oblasti, ki ne bi bila od Boga. In te, ki so, so
postavljene od Boga.« (Pismo Rimljanom 13,1) Vsak vodja, ki je
skozi ¢as imel zakonito oblast, bodisi dober ali krut, je bil postavljen
od Boga. Bil je postavljen z dolo¢enim razlogom, nikoli po nakljucju.

Zdaj se lahko vprasate: »Kaj dobrega so prinesli vodje, kot je
Stalin ali Hitler?« Dovolite, da odgovorim z besedami
apostola Pavla:

Bog se torej usmili, kogar se hoce, in zakrkne, kogar hoce ...

O globoc¢ina Bozjega bogastva in modrosti in spoznanja!

Kako nedoumljivi so njegovi sklepi in neizsledljiva njegova pota!
Kdo je namre¢ spoznal Gospodov um?

Ali kdo mu je bil za svetovalca? (Pismo Rimljanom 9,18; 11,33-34)

Lahko poc¢ne stvari, ki jih nismo zmozZni izslediti. Sprejeti
moramo, da so stvari, ki se mu jih trenutno ne zdi primerno razkriti.

107



POD KRITEM

Pavel ponovno opisuje njegovo modrost z besedami: »O ¢lovek,
kdo si vendar ti, da bi se prerekal z Bogom? Bo mar lon¢enina rekla
tistemu, ki jo je naredil: >Zakaj si me naredil tak$no?« (Pismo
Rimljanom 9,20) Prisluhnite njegovim besedam: »Kdo si vendar ti?«
Z drugimi besedami, ali ga imamo pravico navzkrizno zaslisevati?

Bog nam je pokazal svoje razloge, zakaj je dvignil faraona, da bi
nam razodel vzorec ter ponudil vpogled in razumevanje, da bi
lahko zaupali njegovi modrosti in dobroti. Vendar nam tega ne
pokaze pri vseh voditeljih. Zeli, da zaupamo njegovi modrosti
in dobroti.

V svoji modrosti nikoli ne dopusca trpljenja brez namena.
Vedno ga lahko obrne v svoje odresilne namene, tudi ¢e v danem
trenutku teh namenov nismo zmozni videti. A vendar so v ve¢nosti
razodeti. V svoji dobroti nikoli ne dopusti necesa, kar bi nam s
perspektive vecnosti skodovalo. Lahko ugovarjate: »Toda prek
pokvarjenih voditeljev je bila ljudem storjena skoda, velika skoda.«
To velja v fiziénem smislu, vendar Bog uposteva duhovno pred
fiziénim. Abelova smrt se je zdela brezplodna, vendar ni tako, ker
njegova kri e vedno govori (Pismo Hebrejcem 11,4). Pokvarjeni
voditelji so med inkvizicijo in preganjanjem, ki je sledilo, usmrtili na
tisoce kristjanov, vendar njihova kri ni bila prelita zaman. Njihova
kri e vedno govori.

Imamo priloZznosti, ko lahko v poniZnosti, poslusnosti in
molitvi vplivamo na voditelje. Ko se bo Bozje ljudstvo ponizalo,
molilo in se odvrnilo od svojih hudobnih poti, bo Bog prisluhnil iz
nebes in ozdravil njihovo dezelo. Primer je vzpostavitev
bogabojecega vodstva, ki je ponazorjena v knjigi Sodnikov. Nova
zaveza pravi: »Predvsem te torej prosim: prosite, molite, posredujte
in se zahvaljujte za vse ljudi, za kralje in za vse oblastnike, da bomo
lahko ziveli v vsej poboznosti in vsem dostojanstvu, mirno in tiho.
To je namre¢ dobro in po volji Bogu, nasemu odreseniku.« (Prvo
pismo Timoteju 2,1-3)

Nase molitve vplivajo na obstojee vodstvo. U¢inki so lahko

108



ALI BOG VE, KDO E NA CELU?

tako daljnosezni, da vplivajo na postavitev ali izbiro voditeljev.
Vendar pa ob vsem tem obstajajo izjeme. Apostoli in sveti v zgodnji
cerkvi so se pogosto soocali s strogimi in krutimi oblastmi, ki so jih
preganjale. Niso trpeli zaradi brezboZnega Zivljenjskega sloga ali
pomanjkanja molitve, ti voditelji so v resnici igrali vlogo pri Bozjih
odresilnih namenih.

HEROD AGRIPA I.

Oglejmo si enega od njih, Heroda Agripo I. Z imenom Herod je
imenovanih ve¢ rimskih vladarjev v palestinski regiji pred
Jezusovim rojstvom, med njegovim zemeljskim sluZenjem in po
njegovem vstajenju. Herod Agripa I. je prisel na oblast leta 37 po
Kristusu, po Jezusovem vstajenju. Na oblast se je zavihtel s
premeteno taktiko. S svojim daljnovidnim umom je izkoristil vsa
sredstva, ki so lahko prispevala k njegovemu napredovanju.
Njegova prvenstvena politi¢na poteza po umoru rimskega cesarja
Kaligule je bila pomagati Klavdiju do prestola. Klavdij je nagradil
njegovo premeteno politicno potezo in potrdil Agripo na njegovem
dotedanjem politicnem polozaju ter mu dodal Se ozemlji Judeje in
Samarije. Postal je vladar kraljestva, ki je bilo tako veliko kot
kraljestvo njegovega dedka Heroda Velikega.

Med svojo vladavino je bil Herod Agripa I. prisiljen v boju med
judovstvom in krs¢ansko sekto podpreti eno ali drugo stran. Brez
obotavljanja je zavzel vlogo zagrenjenega preganjalca kristjanov. V
Apostolskih delih beremo: »V tistem ¢asu se je kralj Herod namenil,
da udari po nekaterih, ki so pripadali Cerkvi. Z mecem je dal
usmrtiti Janezovega brata Jakoba. Ko je videl, da je to Judom vse¢, je
dal zgrabiti tudi Petra.« (12,1-3) Ta vladar je kruto ravnal z verniki,
ker je to sluzilo njegovim politiénim namenom, in si je tako pridobil
naklonjenost Judov. Ubil je Jakoba, enega od Jezusovih treh
najblizjih apostolov, in nameraval ubiti tudi Petra.

Vprasati se moramo: »Od kod je prisla Agripova avtoriteta?«

109



POD KRITEM

Ceprav se je zdelo, da so mu njegovi manevri pridobili mo¢, ni
prisel na svoj poloZzaj avtoritete brez BoZje vednosti in pooblastitve.

Peter, ki je zaradi Agripe sam trpel, je vernikom rekel: »Boga se
bojte, kralja castite.« (Prvo Petrovo pismo 2,17; EKU) Kaj? Castite
kralja, ki je umoril Jakoba? Zakaj bi Bog postavil tako krutega
voditelja nad dezelo, v kateri je prebivalo toliko njegovih otrok, in
jim nato narocil, naj ga »castijo«? Del odgovora najdemo v
nadaljevanju odlomka: »Peter je bil torej v jeci, Cerkev pa je zanj
vztrajno molila k Bogu«. (Apostolska dela 12,5) Posledi¢no je Bog
poslal angela, ki je ¢udezno resil Petra iz jece in ga pripeljal na hisno
molitveno sre¢anje. Ce verniki ne bi ¢astili kralja, ampak bi se uprli
Bozji zapovedi glede pooblas¢ene avtoritete, ne bi bili prica
¢udeznemu delovanju BozZje roke.

Agripovi nacrti za usmrtitev Petra so propadli zaradi molitev in
poslusnosti cerkve. Dogodek je vernike moc¢no okrepil. Tako kot pri
faraonu je Bog razodel svojo mo¢ za odreSilne namene. Najvedje
pricevanje o tem najdemo v samem Svetem pismu: »BoZja beseda je
pa rasla in se vedno bolj irila.« (Apostolska dela 12,24, EKU)

Nenehne molitve svetih in njihova poslusnost avtoriteti so Se
izraziteje vplivale na potek dogodkov. Ce nadaljujemo z branjem,
ugotavljamo, da je Herod Agripa 1. dolocil dan, v katerem je stopil
pred ljudstvo, v kraljevski obleki sédel na svoj prestol in javno
nagovoril ob¢instvo: »In ljudstvo je vzklikalo: >Bozji glas je to in ne
¢loveski.« V hipu pa ga je udaril Gospodov angel, ker ni dal casti
Bogu. Razjedli so ga ¢rvi in izdihnil je.« (Apostolska dela 12,22-23)

Prisla je sodba, vendar z Gospodovim mecem, ne skozi BoZje
ljudstvo. Kmalu se bomo naucili, da je Bog tisti, ki sodi avtoritete.
Zapovedano nam je, da molimo za tiste, ki so na vodstvenih
polozajih, ter da spostujemo in se podrejamo njihovi avtoriteti. Ce je
potrebna sodba, Bog pravi, naj ji naredimo prostor.

To, kar sem napisal v tem poglavju, je res, tudi ¢e je v nasprotju
z ucenjem ali prepri¢anjem v cerkvi. Imejmo odprto srce za BoZjo
modrost. Ne pozabite, Bog je za nas, ne proti nam.

110



DEVETO POGLAV]JE

KRALJA IMEJTE V CASTI

Nauciti se moramo Castiti — spostovati, ceniti; obravnavati s spostovanjem in
podrejenostjo ter izpolnjevati ustrezne dolZnosti do tistih, ki so na oblasti.

prejsnjem poglavju, zahteva posebno pozornost, zlasti v

danasnjem casu. Preden ga izlo¢imo iz odlomka, ga
preu¢imo v okviru predhodne izjave: »Ljubi, opominjam vas kot
tujce in priseljence! ZdrZite se mesenih poZelenj, ki se bojujejo proti
dusi. Lepo Zivite med pogani, tako da bodo, ¢eprav vas zdaj
obrekujejo kot hudodelce, sprevideli vasa dobra dela in slavili Boga
na dan obiskanja.« (Prvo Petrovo pismo 2,11-12) Kmalu bomo
odkrili, da je podrejenost avtoriteti lep nacin Zzivljenja, o katerem
govori. Boj, ki ga omenja, je vojna med upornisko Zeljo po
neupostevanju avtoritete in poslusnostjo. Vendar pa prepogosto
mislimo ravno nasprotno, Zeljo po neposlusnosti obravnavamo kot
svojega zaveznika, podrejenost pa kot svojega sovraznika. Taksen
pogled ne bi mogel biti dlje od resnice.

Nikakor ne smemo pozabiti, kaj je napisal Peter, kajti tudi ko se
podredimo in ubogamo, nas lahko Se vedno obtozujejo, da
»ravnamo narobe«. Bil sem pri¢a argumentaciji nekaterih: »Kaj
dobrega to prinasa? Predajam se, a me Se vedno krivijo za stvari, ki
jih nisem naredil narobe.« Taksni ljudje so izpred o¢i izgubili

111

Odloéen opomin apostola Petra, ki je na kratko omenjen v



POD KRITJEM

dejstvo, da je njihova poslusnost namenjena Gospodu in da njihovo
placilo prihaja od njega. Angleski prevod Svetega pisma The
Message zelo lepo poudarja to tocko:

Sluzabniki [zaposleni, ¢lani cerkve, civilni prebivalci itn.] spostljivo
ubogajte svoje zemeljske gospodarje [delodajalce, cerkvene voditelje,
civilne oblasti itn.], vendar vedno z mislijo na to, da ubogate pravega
Gospodarja, Kristusa. Ne delajte samo tega, kar morate delati, da preZivite,
ampak delajte z iskrenostjo, kot Kristusovi sluzabniki, ki delajo to, kar od
njih Bog pric¢akuje. Delajte z nasmehom na obrazu in vedno imejte v mislih,
da ne glede na to, kdo daje ukaze, v resnici sluzite Bogu. Dobro opravljeno
delo vam bo prineslo dobro placilo od Gospodarja, ne glede na to, ali ste
suznji ali svobodni. (Pismo Efezanom 6,5-8, prosti prevod po zgledu
angleskega prevoda The Message)

Vrnimo se k Petrovemu opominu: »Zaradi Gospoda se
podredite vsaki c¢loveski ustanovi, bodisi kralju kot najvisjemu
bodisi oblastnikom kot tistim, ki so od njega poslani zato, da
kaznujejo hudodelce in dajo priznanje tistim, ki delajo dobro.« (Prvo
Petrovo pismo 2,13-14) Sveti Duh nas prek Petra spodbuja, enako
kot to poc¢ne prek Pavla, naj se podredimo vsaki vodstveni
avtoriteti. Ne pozabite, da je bil kralj, o katerem govori, zelo krut in
verniki so pod njegovo vladavino trpeli grenko preganjanje. Tako
kot Pavel nas je tudi Peter spodbujal, naj prepoznamo BoZzjo
avtoriteto, ki je zaupana ¢loveku, in ne ¢loveka kot takega. Ce ne bi
razumel in prepoznal BoZje avtoritete na poloZaju kralja, se nikoli ne
bi mogel podrediti osebi Heroda Agripe 1. Tezko se je podrediti
pooblasceni avtoriteti, ¢e se Se nismo srecali z Bozjo avtoriteto. Ce
nismo sposobni videti resni¢ne avtoritete, potem bolj ko se trudimo
ubogati, teZje postaja.

Peter nas je opozarjal, ker je vedel, da nepodrejenost dejansko
speljuje vodo na mlin antikrista in protikrs¢anskih duhov. Ta se bo
namrec¢ »uprl in se povzdignil nad vse, kar se imenuje Bog« (Drugo

112



KRALJA IMEJTE V CASTI

pismo Tesaloni¢anom 2,4), vklju¢no z nac¢ini, metodami, delovanjem
in pooblastili resni¢nega, zZivega Boga. Verniki se moramo vprasati:
»Ali podpiramo ali omejujemo delovanje nepostavnosti?« Ce ga
podpiramo, delujemo po nacelih satana (upora) in ne Boga.

Peter je nadaljeval: »Vse spostujte, brate ljubite, Boga se bojte,
kralja castite.« (Prvo Petrovo pismo 2,17, EKU) Ni nas samo
spodbujal, naj se podredimo, ampak naj ¢astimo avtoritete. Grska
beseda za »castite« je timao, kar pomeni »Castiti, imeti v casti,
spostovati«. To je ista beseda, ki jo je Jezus uporabil, ko je rekel:
»Castim svojega Oceta.« (Evangelij po Janezu 8,49)

Websterjev slovar (razli¢ica iz leta 1828) opredeljuje besedo cast
kot »castiti, spostovati; obravnavati s spostovanjem in podrejenostjo
ter izpolnjevati ustrezne dolznosti do«. Naj ponovim: kralj, na
katerega se je skliceval Peter, je bil tisti, ki je preganjal vernike
svojega c¢asa! Ni mogoce, da je govoril o tem kralju kot
posamezniku; spodbujal nas je, naj ga castimo kot avtoriteto,
pooblas¢eno od Boga.

SRCE PARAJOC RAZGOVOR

Pred kratkim sem opravil razgovor v Zivo v pogovorni radijski
oddaji priljubljene krs¢anske postaje v ve¢jem mestu na jugu ZDA.
Z voditeljem sva se pogovarjala o eni od mojih knjig. Deset minut
po zacetku razgovora si je napovedovalec vzel odmor. V tem ¢asu
sem potihoma slisal nekaj oglasov in porocil, saj med odmorom
dejansko nisem bil v etru.

Mojo pozornost je pritegnilo, ko sem zaslisal porocevalca, ki je
porocal o vremenu v celi drzavi. Ob¢instvu, ki je lahko Stelo na sto
tisoce ljudi, je povedal, kako je bilo v eni od severnih drzav tako
hladno, da so ustnice guvernerja te drzave zmrznile. Imenoval je
guvernerja in porocal, da so njegove ustnice tako zamrznjene, da jih
ne bo mogel odpreti in reci kaj neumnega, kot obicajno.

Bil sem pretresen. Nisem mogel verjeti, kar sem pravkar slisal.

113



POD KRITJEM

V mislih sem premleval: Ali je to krs¢anska postaja? Zagotovo ne.
Potem sem pomislil, ¢e je to krs¢anska postaja, je morda ta vremenska
napoved sposojena iz vira Associated Press. Tudi potem ko se je
sogovornik vrnil, se nisem mogel otresti besed, ki sem jih slisal.

Ko sva bila spet v etru, je zastavil ohlapno vpraSanje, na
katerega sem odgovoril z besedami, kako pomembno je imeti Bozje
srce pri vsem, kar po¢nemo. Se vedno sem bil vznemirjen zaradi
tega, kar sem slisal, in sem nadaljeval: »Dober primer bi bilo to, kar
sem slisal med odmorom.« Nato sem vprasal: »Ali je to krs¢anska
postaja’?«

Odgovoril je: »Da.«

»No, morda je ravno tisti del prihajal iz posvetnega vira, kajti
kdor koli je to povedal, pri tem, kar je bilo re¢eno pred nekaj
minutami, ni imel BoZjega srca.«

Vprasal je: »Kaj mislite s tem?«

Odgovoril ~ sem: »Poro¢ilo, ki omenja zamrznitev
guvernerjevih ustnic.«

Sogovornik je ogorc¢eno odgovoril: »To sem bil jaz.«

Rekel sem: »Sveto pismo pravi, da se moramo bati Boga ter
castiti kralja in tiste, ki imajo avtoriteto.«

Odzval se je z nekoliko odlo¢nejsim glasom: »Da, ampak z malo
humorja ni ni¢ narobe.«

Hitro sem dodal: »Ne na racun tega, kar nam Bog pravi, naj
spostujemo. Apostol Pavel je rekel: >Voditelja svojega ljudstva ne
bos sramotil.«« (Apostolska dela 23,5)

Razgovor v zivo je zakljucil prej, kot je bilo nacrtovano, z
besedami: »No, z Johnom se ne strinjava glede ¢isto vsega.«

Prekinil sem s strtim srcem. Ali je to cast in spostovanje
guvernerja? Priznam, da se ¢lovek, ki ga je omenil, ni vedno odzival
na nacin, ki bi si zasluzil spostovanje, vendar opravlja funkcijo
guvernerja. Kot kristjani moramo spostovati ta poloZzaj avtoritete.
Na koliko vernikov je vplival ta nespostljiv humor? Ni¢ ¢udnega, da
smo v druzbi na toliko podrogjih izgubili spostovanje.

114



KRALJA IMEJTE V CASTI

To je dale¢ od vedénja zgodnje preganjane cerkve. Spostovali so
avtoriteto. Ko se tako obnasamo in govorimo na ta nacin,
povecujemo mo¢ nepostavnosti, ki je na delu dandanes. Sveto pismo
pa nam pravi: »Skrivnost nepostavnosti je namrec¢ Ze na delu; treba
je samo, da se umakne on, ki zadrZzuje.« (Drugo pismo
Tesaloni¢anom 2,7). Taksno vedénje se bojuje proti moci Svetega
Duha, ki zadrZzuje. To je satanovo nacelo!

STRAH GOSPODOV PRINASA CAST

Vrnimo se k Petrovim besedam: »Boga se bojte. kralja castite.«
Tisti, ki se bojijo Boga, so tisti, ki imajo vedno pred svojimi o¢mi
viso¢ino in vzviSenost Gospoda slave. Srecali so se z njegovo
daljnoseZzno avtoriteto in se pustili prevzeti z njo. Cenijo, kar on
ceni, in sovrazijo, kar on sovrazi. V njihovo Zivljenje sta trdno
usidrana spostljiv strah in spostovanje do vseh voditeljev, ker jih je
Bog pooblastil s svojo avtoriteto.

Ko ne spostujemo avtoritet, to pri¢uje o pomanjkanju Duha
strahu Gospodovega. Spomnite se Izaijevega opisa Jezusa:

Na njem bo pocival duh Gospodov:

duh modrosti in razumnosti, duh svéta in modi,

duh spoznanja in strahu Gospodovega.

Strah Gospodov mu je vsec.

Ne sodi po videzu svojih oci,

ne odlo¢a po sluhu svojih uses. (Izaija 11,2-3; EKU, poudarek dodan)

Strah Gospodov je Jezusu vse¢. To mu je pomagalo, da ni sodil
po naravnem videzu ali sluhu. Radijski voditelj je s svojim sadom
pokazal, da ni bil seznanjen s strahom Gospodovim, kakor se ta
nanasa na pooblascene avtoritete. Ker guvernerjevo vedénje ni bilo
¢astno, ga je radijski voditelj presojal po tem, kar so slisala njegova
uSesa in videle njegove oci, in ob upostevanju teh standardov bi

115



POD KRITJEM

njegovo presojo morda oznadili kot to¢no. Ce pa bi gledali skozi oci
strahu Gospodovega, bi zaznali pooblas¢eno avtoriteto nad
Zivljenjem guvernerja. Blatenje drZzavne oblasti ni nikdar
dejanje poboznosti.

Janez Krstnik je imel opraviti z vedénjem cloveka z avtoriteto
po imenu Herod, a njegov pristop je bil precej drugacen od pristopa
vprasevalca na radiu. Najprej je Janez rekel Herodu: »Ni ti je
dovoljeno imeti [Slo je za Zeno njegovega brata].« (Evangelij po
Mateju 14,4) Spregovoril je neposredno grehu, ni pa govoril
nespostljivo o tem ¢loveku. Drugi¢, s Herodom se je pogovarjal s
svojega polozaja avtoritete, bil je Bozji prerok. Nazadnje, Janez ni
stresal nespodobnih $al o kralju.

Edina poboZzna oseba, ki jo boste nasli v Svetem pismu, ki se je
norcevala na racun oseb na vodstvenem poloZaju, je Elija (Prva
knjiga kraljev 18,27). Norceval se je na racun Baalovih in ASerinih
prerokov in malikov, ki so jih predstavljali. Ti mozje, ki niso imeli
nobene resni¢ne avtoritete, temve¢ ponarejeno, so mnoge Izraelce
popeljali v temo. Njihovega poloZzaja ni dolo¢il Bog. Niso bili vredni
¢asti ali podrejenosti. Ljudem, ki vodijo okultne organizacije, se ni
za podrejati ali jih ubogati. Vendar jih ne smemo jemati zlahka, kajti
celo »nadangel Mihael, ko se je pravdal s hudi¢em in prepiral za
Mojzesovo truplo, hudi¢a ni upal toziti s preklinjanjem, ampak je
rekel: >Gospod naj te kaznujel< Ti pa preklinjajo tisto, ¢esar ne
poznajo, in se pogubljajo v tem, kar kakor brezumne Zivali znajo po
naravi.« (Juda 1,9-10) Bozji Duh je bil nad Elijem, da je govoril tako,
kot je govoril. V naSem primeru pa je najbolj nespametna stvar, da
se lahkomiselno norc¢ujemo iz kakrsne koli oblike vodstva, ¢etudi
prihaja s podrocja teme.

Da se vrnemo k pravi avtoriteti; tezko je spostovati in ubogati
avtoriteto, ¢e je ne vidimo z oc¢mi, razsvetljenimi s strahom
Gospodovim. Toda prisluhnite, kaj pravi Sveto pismo: »... da jih
[Bog] kaznuje, zlasti tiste, ki tekajo za mesom v Zelji po skrunjenju in
prezirajo gospostvo. Ti predrzni svojeglavci niti pred velicastvi ne

116



KRALJA IMEJTE V CASTI

trepecejo, ampak jih sramotijo.« (Drugo Petrovo pismo 2,10)
Resni¢no streznjujoce je, da sta Peter in Juda govorila o ljudeh v
cerkvenih okoljih (Juda 1,12; Drugo Petrovo pismo 2,13-15).

Na zacetku te knjige sem opozoril, da bo vsebino nekaterim
tezko sprejeti, ker prepogosto gledamo na Bozje kraljestvo z
demokratiéno miselnostjo. Zato nam je zapovedano, da se
prenavljamo v duhu svojega uma (Pismo Efezanom 4,23). Ce bi bila
miselnost radijskega voditelja osamljen primer, je verjetno sploh ne
bi omenjal, a taksna miselnost je razsirjena po cerkvi. To sem odkril
v ¢asu predsedovanja Billa Clintona.

DVE NAPAKI NIKOLI NE VZPOSTAVITA PRAVICE

Ko je bil leta 1992 izvoljen predsednik Clinton, sem bil tri dni v
depresiji, dokler ni Bog opravil z mano. Brez dvoma mi je pokazal,
da nihce ne pride na oblast brez njegove vednosti, in tisti, ki imajo
avtoriteto, nosijo njegovo pooblastilo. Ko mi je bilo to pokazano,
sem se zacel osredotocati na avtoriteto tega cloveka, ne na njegovo
osebno Zivljenje. Ko sem to storil, sem v svojem srcu odkril pristno
ljubezen do tega vodje in strastno Zeljo, da bi bil odreSen in
zakorakal v resnici.

Verjamem, da je imel Janez Krstnik enako drzo do Heroda.
Ceprav je govoril strogo, je gotovo na tega pokvarjenega voditelja
gledal skozi BoZje srce. Zato je Jeremija jokal nad tistimi, ki jih je
tako ostro karal. Obstajajo ljudje, ki govorijo legalisti¢no in katerih
srca so polna sovrastva, obstajajo pa tudi tisti, ki besede korekcije od
Gospoda prinasajo s srcem, polnim gorecega socutja.

Kar razjezi Gospoda, so tisti, ki »is¢ejo napake« s samopravi¢no
in obsojajoco drzo. Temu sem bil pri¢a v Stevilnih cerkvah, ko je bilo
govora o predsedniku Clintonu. Preden nadaljujem, naj ponovim,
da na nobenih volitvah nisem glasoval za predsednika Clintona in
sem pretresen nad tem, kaj je njegovo ravnanje prineslo v to drzavo.

Med mojimi potovanji leta 1992 so me verniki pogosto

117



POD KRITJEM

spodbujali, naj na televiziji gledam dolocenega
ultrakonzervativnega ¢loveka. Zdelo se je, da ima veliko povedati o
liberalnih voditeljih nasega naroda, zlasti o predsedniku in njegovi
Zeni. S tak$nimi pripombami sem se tedensko sreceval v razli¢nih
krajih. Ti gorec¢i ljudje so govorili: »Tega ¢loveka moras$ sliati.
Razkriva, kaj se dogaja v Washingtonu.« Ker sem jim zaupal, sem
pomislil, moram ujeti njegovo oddajo in slisati, kaj ima povedati.
Televizije ne gledam pogosto, tako da je minilo skoraj devet
mesecev, preden sem konc¢no naletel na tega ¢loveka.

Ko sem se v Kaliforniji po sre¢anju vrnil v svojo hotelsko sobo,
sem prizgal televizijo in tam je bil. Bil je zelo duhovit in imel je
pisano kravato. Nato se je lotil predsednika Clintona. Takrat me je
presinilo: To je clovek, o katerem so mi vsi pripovedovali. Bil sem
navdusen, da bom konc¢no slisal to slavno osebo. Usedel sem se,
pripravljen, da si ogledam in slisim, kaj ima povedati.

Dvajset minut sem poslus$al, kako je udarjal po predsedniku in
iz njega naredil bedaka. Sale so bile smegne, besede duhovite, a ves
¢as sem imel slab obc¢utek v zelodcu. Pomislil sem: Kaj je narobe?
Vse, kar pravi, drZi. Zajel je liberalni nacin razmisljanja nasega
predsednika. Nato sem se vprasal: »Gospod, zakaj imam v srcu tako
neprijeten obcutek?«

Sveti Duh je hipoma odgovoril: »Voditelja svojega ljudstva ne bos
sramotil.« (Apostolska dela 23,5)

Spomnil sem se $e ene svetopisemske vrstice: »Predvsem te torej
prosim: prosite, molite, posredujte in se zahvaljujte za vse ljudi, za kralje
in za vse oblastnike, da bomo lahko Ziveli v vsej pobozZnosti in vsem
dostojanstvu, mirno in tiho. To je namre¢ dobro in po volji Bogu, nasemu
odreSeniku.« (Prvo pismo Timoteju 2,1-3) Zadelo me je kot strela z
jasnega. Bog nam je narocil, naj spostujemo, molimo, posredujemo
in se zahvaljujemo za tiste, ki imajo avtoriteto. Prav tako nam je
zapovedal, naj ne govorimo proti njim. Ni nam narocil, naj
udarjamo po njih, jih kritiziramo, se z njimi prepiramo ali se
noréujemo iz njih. Ceprav je imel televizijski komentator v vecini

118



KRALJA IMEJTE V CASTI

stvari vsebinsko prav, dve napaki nikoli ne vzpostavita pravice!

Nisem bil tako jezen na tega ¢loveka, kot sem bil na vernike, ki
so bili tako navduSeni nad njegovim sporocilom. Kar se tice tega
komentatorja, sem ga imel za nekoga, ki ne zna bolje. Nisem pa
mogel razumeti, kako lahko verniki oznanjajo njegovo sporocilo.
Kako so lahko na ta nacin »castili kralja«? Bog nam je povedal, kaj bi
morali poceti kot kristjani: moliti, posredovati in se zahvaljevati.
Pavel ni govoril samo o smrtni obsodbi, ki bo doletela tiste, ki hodijo
v razli¢nih oblikah nepostavnosti in »jih ne samo pocenjajo, temvec
tistim, ki jih delajo, celo pritrjujejo.« (Pismo Rimljanom 1,32)

PO KATERIH ZAKONIH ZIVIMO?

O svojem doZivetju v tej hotelski sobi sem zacel pridigati po
vseh Zdruzenih drzavah Amerike. Mnogi so ugledali lu¢ in se
pokesali, drugi so se zelo razjezili name. Trdili so, da se komentator
zavzema za pravilno Zivljenje in uporablja svobodo govora, ki jo
zagotavlja nasa vlada. To je res, vendar imamo zapovedi, ki imajo
prednost pred temi stvarmi. Zivimo po nacelih demokracije ali po
zakonih BoZjega kraljestva? Ali bi morali, mi verniki, neobrzdano
piti alkohol samo zato, ker to nasa drzava dovoljuje?

Imamo vigji zakon. Neki nevernik v starem Rimu je o kristjanih,
ki so bili del cerkve prvega stoletja, zapisal: »Svoje dni prezivijo na
zemlji, vendar so drZavljani nebes. Spostujejo predpisane zakone,
hkrati pa s svojim Zivljenjem te zakone dale¢ presegajo.« (Pismo
Diognetu, 5. poglavije)

Kaksna je korist, ¢e poslusamo klevetanje? Kaksen sad rodi? Ne
bi bilo ucinkoviteje, ¢e bi svoj ¢as namesto za gledanje in Sirjenje
sporocil takega cloveka raje namenili zastopniski molitvi za
voditelje nase drzave? Ali ni Bog rekel, da bo rezultat poslusnega
ravnanja, »da bomo lahko Ziveli v vsej poboZnosti in vsem
dostojanstvu, mirno in tiho«?

Poznam sluzabnika, ki se je srecal s predsednikom Clintonom

119



POD KRITJEM

in mu rekel: »Vsak, ki z zakoni dovoljuje ubijanje nedolznih otrok,
bo trpel BoZjo sodbo in gorel v peklu.« Ta sluzabnik ni ravnal ni¢
drugace kot Janez Krstnik v situaciji s Herodom. Ta BoZji glasnik je
govoril iz srca pravi¢ne jeze in resni¢ne ljubezni do nerojenih otrok
in predsednika. Ob spostovanju predsednikove avtoritete je ta
sluzabnik govoril resnico. Ta ¢lovek se nikoli ne bi norceval iz
predsednika. Ko moski in Zenske poslusajo televizijske oddaje, ki
udarjajo po avtoritetah, izgubljajo BoZje srce. PosluSanje klevetanja
ne bo obrodilo ve¢nega sadu.

SRCE, KI SPOSTUJE AVTORITETO

Nase vedénje mora biti prezeto z drZzo srca, ki spostuje
avtoriteto, saj spoStujemo Gospodovo pooblastilo. Pavel
nas opominja:

Oblastnikov se namre¢ ni treba bati, kadar delamo dobro, ampak
kadar delamo hddo. Hoces, da ne bi imel strahu pred oblastjo? Delaj
dobro, pa bo$ imel od nje priznanje. Oblast je namre¢ BoZja sluZabnica tebi
v dobro. Ce pa dela hido, se boj! Ne nési namre¢ meca zastonj; BoZja
sluZabnica je, ki se mascuje zavoljo jeze nad tistim, ki pocenja hiido. Zato se
je treba pokoravati, in sicer ne samo zaradi jeze, marve¢ tudi zaradi vesti.
Saj tudi davke placujete zato, ker so tisti, ki jih izterjujejo, Bozji izvrsevalci.
Dajte vsem, kar jim gre: davek, komur davek, pristojbino, komur
pristojbina, strah, komur strah, ¢ast, komur ¢ast. (Pismo Rimljanom 13,3-7,
poudarki dodani)

Bog tiste, ki imajo avtoriteto, imenuje svoje »sluzabnike«, ki so
vredni dolZne casti in sposStovanja. Ta strast gori v mojem srcu
vsaki¢, ko vidim policista, gasilca, Zupana, svétnika, guvernerja,
poslanca, sodnika, ministra ali kakrsnega koli predstavnika ene od
vej oblasti. Ko grem na obcinski, drzavni ali zvezni urad, me
preplavlja spostovanje. So Bozji sluzabniki, ki sluzijo njegovemu

120



KRALJA IMEJTE V CASTI

ljudstvu. Prejel sem nekaj kazni za prehitro voznjo in vsaki¢, ko me
je policist oglobil, sem odgovoril: »Gospod, naredil sem napako in
rad bi se vam zahvalil za delo, ki ga opravljate, in vase sluZenje
nasemu mestu. Odpustite mi, prosim, moj prekrsek.« Morali bi
videti njihove obraze. Neko¢ se je policistovo vedenje povsem
spremenilo. Najprej je bil strog, vendar se je omehcal, ko je videl
moje spostovanje do njegove avtoritete. V enem trenutku sem
pomislil, da globe sploh ne bo napisal, ¢eprav to ni bil moj namen.

Imam prijatelja, ki je pastor v drzavi, kjer je bil na oblasti
guverner, ki ga je omenjal vprasevalec »krs¢anske« radijske postaje.
Prisluhnite njegovemu pri¢evanju. Neko¢ je molil za svoje mesto in
spraseval Boga, kako je mogoce narediti resni¢no razliko. Takrat je
bila njegova cerkev sestavljena iz majhne skupine vernikov. Bog mu
je polozil v srce, naj izkaZe cast civilnim oblastem v svojem mestu.
Po nadaljnji molitvi je vedel, kaj storiti. Skupaj z drugimi voditelji je
raziskal, katere so najvecje potrebe v njihovem mestu. Ugotovili so,
da gasilci potrebujejo maske, ki jim omogocijo, da vidijo ljudi skozi
dim, vendar to leto maske v prorac¢unu niso bile predvidene. Vsaka
taka maska stane 25.000 dolarjev. To je bilo veliko denarja za cerkev
njihove velikosti.

Pastor je svojo vizijo delil s ¢lani cerkve in v eni sami nabirki so
zbrali vse, kar so potrebovali. Skupaj z drugimi voditelji cerkve je
mestnim oblastem izrocil ¢ek. Rekel mi je: »John, presenecen bi bil,
kako se je to dotaknilo predstavnikov mesta. Niso mogli verjeti, da
bi lahko cerkev naredila tako dejanje dobrote. Navajeni so bili, da se
ljudje pritozujejo nad potrosnjo oblasti ne pa da jim
prostovoljno darujejo.«

Od takrat je cerkev skokovito rasla. Posvetitve nove cerkvene
stavbe so se udelezili stevilni predstavniki lokalne oblasti, nekateri
pa so del cerkve do danes. Primerjajte sad tega pastorja s sadom
radijskega voditelja.

Slisal sem, da se Stevilni verniki pritoZzujejo nad davki, ki jih
morajo placevati. V cerkvah sem srecal ljudi, ki so ugotovili, kako se

121



POD KRITJEM

izogniti placevanju davkov. Trdijo, da je to njihova ustavna pravica.
Ugovarjam jim: »Naroc¢ilo od Boga presega vaso domnevno ustavno
pravico. Bog pravi: >Plac¢ujte davke.«« Nato jim zastavim naslednja
vprasanja: »Kdo placuje za ceste, po katerih se vozite? Kdo placuje
policiste, gasilce in zakonodajalce, ki vas $¢itijo?« Poslusal sem, kako
mi ra¢unovodje pripovedujejo, kako verniki z iskanjem bliZnjic
goljufajo pri svojih davkih. To je srce parajoce. Nasim ra¢unovodjem
sem rekel: »Ne Zelim sivih con, ne Zelim bliZnjic.« Placevanje
davkov je priloZznost, da povrnete oblasti za to, kako nam sluzi. Ne
moremo biti okradeni, ¢e se odlo¢imo dajati! Kdaj se bomo verniki
naudili uZivati v tej resnici?

Ce bi jo cerkev zagrabila, bi bili boljga pri¢a nasemu narodu in
svetu. Nauciti se moramo castiti - spostovati, ceniti; obravnavati s
spostovanjem in podrejenostjo ter izpolnjevati ustrezne dolznosti do
tistih, ki so na oblasti. S tem spostujemo svojega nebeskega Oceta.
Ko ¢astimo kralja, s tem izrazamo svoje strahospostovanje
do Gospoda.

PODOBNO TUDINA VSEH PODROCJH AVTORITETE

Kot sem zapisal v prejSnjem poglavju, velja zapoved o
spostovanju kralja za vse civilne avtoritete in se ta napotek razteza
tudi na druga podrocja pooblas¢ene avtoritete. Bodite pozorni na
sklicevanje na cast v naslednjih vrsticah. Glede druZine je Bog rekel:
»Spostuj ocfeta in mater.« (Pismo Efezanom 6,2) In ponovno
zapoveduje: »... Zena pa naj spostuje moza.« (Pismo Efezanom 5,33)
Kar zadeva druzbene oblasti, beremo: »Vsi, ki so pod jarmom
suZenjstva, naj imajo svoje gospodarje za vredne vse casti. Tako
BoZjega imena in nauka ne bodo preklinjali.« (Prvo pismo Timoteju
6,1) In kar zadeva cerkveno oblast, nam je zapovedano: »Staresine,
ki dobro vladajo, naj se Stejejo za vredne dvojne casti, zlasti tisti, ki
delajo v besedi in nauku.« (Prvo pismo Timoteju 5,17)

Kot mladinski pastor sem bil prepogosto prica, kako so mladi
nespostljivo govorili s svojimi starS$i. Niso imeli nikakr$nega

122



KRALJA IMEJTE V CASTI

spostovanja, kaj $ele ¢ast. Ce jih stari niso, sem jih sam na mestu
popravil. Ce bi le vedeli, da s tem v resnici $kodujejo sebi, si tega ne
bi upali. Bog pravi: »Preklet, kdor zani¢uje oceta in mater! In vse
ljudstvo naj rece: >Amen.«« (Peta Mojzesova knjiga 27,16)
Prekletstvo, o katerem smo govorili v zacetnih poglavjih, prihaja na
tiste, ki zani¢ujejo svoje starse.

Po drugi strani pa Bog obljublja velike blagoslove tistim, ki
spostujejo svoje starSe: »Spostuj oceta in mater - to je prva zapoved
z obljubo: da ti bo dobro in bo$ dolgo Zivel na zemlji.« (Pismo
Efezanom 6,3-4)

Bog otrokom, ki spostujejo svoje starSe, dejansko obljublja dva
razli¢na blagoslova. Prvi¢, da jim bo dobro. Oseba, ki ne spostuje
svojih starSev, ne more racunati, da ji bo v Zzivljenju 8lo dobro. Je
pod prekletstvom. (Svoje pricevanje o tem bom delil v
naslednjem poglavju.)

Druga obljuba je dolgo zivljenje. Kaksen blagoslov za
spostovanje starsev! Morda si mislite: Cakaj malo. Poznam otroke, ki
so spostovali svoje starse, vendar so umrli mladi. Prepri¢an sem, da
Bozja beseda pravi, da je to prva zapoved z obljubo. A ko dovolimo,
da to, kar vidimo okoli sebe, zanika Bozje obljube, smo v tezavah.
Razmislite o tem: na$ Oce tistim, ki so njegovi, obljublja popolno
svobodo od strahu. Pravi: »Na pravi¢nosti bo$ utrjena. Otresi se
tesnobe! Saj se ti ni nicesar bati.« (Izaija 54,14) Pa vendar nekateri
dragoceni kristjani Zivijo v strahu. Ce bi obljube delovale
samodejno, zakaj jih potem toliko Zivi v teh mukah? Odgovor na to
vprasanje je: sprejeti jih je treba skozi molitev in si jih priboriti z
dobrim bojem vere.

Abrahamov sin Izak je dober primer tega. Bog je Abrahamu
glede Izaka obljubil: »Sklenil bom z njim svojo zavezo kot ve¢no
zavezo za njegove potomce za njim.« (Prva Mojzesova knjiga 17,19)
Bog je dal obljubo, vendar se je po poroki izkazalo, da je Rebeka,
njegova edina Zena, nerodovitna! Da bi $e bolj zakompliciral stvari,
si je ni izbral Izak sam. Izbral jo je Sveti Duh. Morda se sprasujete:

123



POD KRITJEM

»Hoce$ rec¢i, da je Bog sam zanj izbral nerodovitno Zeno?« Da!
Obljuba ni bila samodejna; bilo si jo je treba prisvojiti. Prisluhnite,
kaj pravi Sveto pismo: »Izak je prosil Gospoda za Zeno, ker je bila
nerodovitna. Gospod ga je uslisal in Zena Rebeka je spocela.« (Prva
Mojzesova knjiga 25,21) Izak se je moral boriti, da je osvojil obljubo,
tako da je vpil h Gospodu.

Molil je skladno z Bozjo voljo in bil usliSan. Sveto pismo nas
spodbuja: »In to je zaupnost, ki jo imamo z njim: on nas uslisi, kadar
ga prosimo po njegovi volji. In ¢e vemo, da nas v vsem poslusa, za
kar koli ga prosimo, tudi vemo, da Ze imamo, kar smo ga prosili.«
(Prvo Janezovo pismo 5,14-15) Bog je v zavezi jasno razodel svojo
voljo. Ce imamo njegovo obljubo, vemo, da lahko molimo skladno z
njegovo voljo.

Ko spostujete svoje starse, lahko stojite na dveh Bozjih zaveznih
obljubah in prejmete dobro, dolgo in rodovitno Zivljenje. Svojo vero
utemeljite na Bozji zavezi, ne na zivljenjih drugih.

Morda vas skrbi, ker niste spostovali svojih starSev. Tu je na
vrsti spokorjenje. V molitvi pojdite pred Boga in stopite osebno tudi
do svojih starsev, da jih prosite odpuscanja. Zacnite jih spostovati in
verjemite, da se bodo Bozje zavezne obljube uresnicile v
vasem Zivljenju.

Enako nacelo velja za nadrejene, delodajalce, ucitelje in druge.
Ce jih spostujemo, nam bo dobro in prejeli bomo svoje placilo od
Gospoda. Pavel je zaposlenim narocil: »Kar koli Ze delate, delajte iz
srca, kot da delate za Gospoda, ne za ljudi, saj veste, da boste v
povracilo prejeli dedis¢ino od Gospoda. SluZite Gospodu Kristusu.
Kajti kdor dela krivico, bo pozel, kar je krivi¢nega storil, in nihce se
ne bo oziral na osebo.« (Pismo Kolosanom 3,23-25)

V naslednjem poglavju si bomo ogledali daljnoseZne koristi, ki
smo jih delezni, ko sprejmemo BoZzje sluzabnike v cerkvi in jim
izkazujemo ustrezno ¢ast. Videli bomo tudi, ¢esa smo prikrajsani, ko
ne prepoznamo tistih, ki nam jih Bog posilja.

124



DESETO POGLAVJE

DVOINNA CAST

Velikokrat nam Bog to, kar potrebujemo,
poslje v paketu, ki ga ne Zelimo.

ajte vsem, kar jim gre:... ¢ast, komur cast. (Pismo

Rimljanom 13,7) V tem poglavju bomo ugotovili, da je

glavni razlog, zakaj nam Bog naroca, naj imamo v casti
avtoritete, ki so postavljene nad nami, nase dobro, in ne njihovo.
Navdusujoce je vedeti, da spostovanje te zapovedi iz BoZje besede
prinasa blagoslov. Primer vidimo v Prvi Samuelovi knjigi.

ZALITEV, SPREMENJENA V BLAGOSLOV

V dneh, ko so Izraelu vladali sodniki, je Zivela neplodna Zenska
Ana. Porocena je bila z moskim po imenu Elkana, ki si je vzel tudi
drugo Zeno Penino. Ana je bila nesrecna, ker jo je njena tekmica
zasmehovala zaradi njene neplodnosti. Verjetno je Elkana vzel
drugo Zeno ravno zato, ker je bila Ana neplodna. Ana je bila
ljubljena in je izpolnjevala srce svojega moza, Penina pa je
napolnila njegovo hiSo s potomci. Vsako leto je druzina potovala v

125



POD KRITEM

Silo, da bi tam castila Boga. Tam je predvsem Penina izzivala Ano,
dokler ta ni planila v jok. Ane ni mogel potolaZziti nihce, niti
njen moz.

Ob nekem obisku v Silu je bila na tleh. Iz globoke Zalosti je Ana
jokala pred Gospodom in se zaobljubila: »Ce mi da& otroka, ti ga
bom vrnila za vse dni njegovega Zivljenja« (avtorjeva parafraza).

Medtem ko je molila, jo je opazoval Eli, glavni duhovnik in
sodnik v Izraelu. »Ana je govorila v svojem srcu, samo njene
ustnice so se premikale, njenega glasu pa ni bilo sligati, zato jo je Eli
imel za pijano. Eli ji je torej rekel: »Doklej bog pijana? Strezni se od
svojega vina!« (Prva Samuelova knjiga 1,13-14)

Kako Zzaljivo! Ne samo, da ni bil ob¢utljiv na njeno bolecino, bil
je tako duhovno omrtvi¢en, da je mislil, da so njene muke znak
pijanosti. Zapustila je navzocnost svoje nenehne tekmice, da bi
nasla tolazbo pred Gospodom, le da bi jo najvi§ja duhovna
avtoriteta v dezeli obsodila kot pregresno. Vsako leto je prihajala v
Silo praznih rok, brez otroka, ki bi ga lahko postavila pred
Gospoda. Vsako leto se je morala soociti s pogledi, strmenjem,
Sepetanjem in zasmehovanjem ljudi okrog sebe.

Kako bi se odzvali, ¢e bi vas pastor v trenutku vase najhujse
bolec¢ine obtozil hudobije? Morda bi pomislili: Ali je to glavni pastor?
Kako ne ve, da se postim in vpijem k Bogu? Kaksen brezluten,
neduhoven bedak! To je zadnjic, ko sem prisel na bogosluZje!

Te misli bi zlahka povzro¢ile izbruh: »Pravis, da si Bozji moz, in
nisi sposoben prepoznati ¢loveka, ki trpi bole¢ino? Ne prepoznas
¢loveka, ki je globoko zatopljen v molitev? Kaksen pastor pa si?
Kaksna cerkev je to? Dovolj mi je! Poiskal bom drugo cerkev s
pastorjem, ki je obcutljiv zame in za Bozje stvaril« Tak odziv v
nasih danagnjih cerkvah ne bi bil ni¢ neobi¢ajnega. Ce ljudje tega ne
recejo drzno pastorju v obraz, pa vsaj tako govorijo za njegovim
hrbtom drugim ¢lanom cerkve.

Toda prisluhnite, kako je ob tako hudi zalitvi odgovorila Ana:
»Ne, moj gospod! Zena potrtega duha sem. Vina in opojne pijace

126



DVOJINA CAST

nisem pila, temve¢ sem izlila svojo duso pred Gospodom. Nikar ne
imej svoje dekle za ni¢vrednico, kajti iz prevelike Zalosti in
bridkosti sem doslej govorila.« (vrstici 15-16) Odzvala se je s
spodtovanjem in c¢astjo. Ceprav si njegova ravnanje in presoja
takega odziva nista zasluzila, je spostovala polozaj avtoritete v
njegovem Zivljenju. Sla je tako dale¢, da mu je zagotovila, da
ni brezboZnica.

V resnici je bil tisti z neustreznimi vedenjskimi vzorci v tistem
¢asu Eli in njegova sodba je visela nad njim. A njena pozornost ni
bila usmerjena v njegovo ravnanje, ampak v njeno lastno. Ana je
bila Zenska, ki se je resni¢no bala Gospoda. Ce je bilo z voditeljem
kaj narobe, bi Bog opravil s tem. Kako zelo danes potrebujemo
taksno resni¢no podrejenost in poniznost.

Njegov odziv do Ane se je spremenil:

Eli je odgovoril in rekel: »Pojdi v miru! Bog Izraelov naj ti izpolni
Zeljo, ki si jo od njega Zelela.« Rekla je: »O da bi tvoja sluzabnica nasla
milost v tvojih o¢eh!« In Zena je $la svojo pot, jedla je in njen obraz ni bil
ved potrt. (vrstici 17-18)

Ni odstopila od podrejenosti njemu, pocastila ga je kot BoZjega
moza in mu bila hvaleZna za njegovo besedo blagoslova.

Oglejte si, kaj se je zgodilo: »Zjutraj so zgodaj vstali, padli pred
Gospodom na kolena, potem so se vrnili in prisli v svojo hiso v
Ramo. Elkana je spoznal svojo Zeno Ano in Gospod se je je
spomnil. Ko so pretekli dnevi, je Ana spocela in rodila sina.« (Prva
Samuelova knjiga 1,19-20) Bog je uporabil mesenega,
neobcutljivega duhovnika, da je izrekel besede, ki so prinesle
spocetje obljube. Neplodna Zenska je spocela in iz teme je prislo
zivljenje. Naslednje leto je ob prsih drzala malega Samuela.
Mladeni¢, posvecen pred spocetjem, je pozneje prinesel prebujenje
v Izrael.

127



POD KRITEM

KDO JE SODNIK?

Iz tega lahko izpeljemo osupljivo nacelo: ko Bog poloZi svojo
avtoriteto na ¢loveka, lahko, ne glede na njegovo zasebno Zivljenje
ali ravnanje, Se vedno sprejemamo, ¢e gledamo onkraj teh stvari in
ga spostujemo kot poslanega od Boga. Jezus je jasno povedal, da
bodo mnogi prejeli od pokvarjenih sluzabnikov, tako kot Ana.
Rekel je: »Veliko mi jih bo reklo tisti dan: >Gospod, Gospod, ali
nismo v tvojem imenu prerokovali in v tvojem imenu izganjali
demonov in v tvojem imenu storili veliko mogoé¢nih del?« In
takrat jim bom naznanil: »Nikoli vas nisem poznal. Pojdite pro¢ od
mene, kateri ravnate nepostavno!« (Evangelij po Mateju 7,22-23)

Ko beremo ta odlomek, se prepogosto osredoto¢amo na mnoge,
ki so delali ¢udeZe v Jezusovem imenu, vendar so bili zavrnjeni. To
je zelo resno in streznjujoce, toda oglejmo si tudi drugo stran. Bili
so tudi tisti, ki so jim ljudje, ki so ravnali nepostavno, prinesli
pristno sluzenje. Prejeli so, ker so prek njih prisli do Boga, kot v
Aninem primeru. Tisti, o katerih Jezus tukaj govori, so podobni
Eliju, ¢igar hiso bo Bog sodil na veke! Te knjige ne pisem
pokvarjenim sluzabnikom, ampak ljudem pod avtoriteto. Sveto
pismo ne pusca nobenega dvoma, da poleg bogabojecih obstajajo
tudi pokvarjene avtoritete. Ce tisti, ki so pod avtoriteto,
prevzamejo jarem sodbe nase, niso ve¢ podrejeni postavljeni
avtoriteti, temvec se povzdigujejo kot sodniki nad svojimi voditelji.
Njihova srca se v ponosu dvigujejo nad tistimi, ki jih je Bog
postavil nad njimi. Povzdignili so se nad Bozji red in nasvet. V
bistvu nevede recejo Bogu: »Opustil si svojo sodbo, zato jo bom
opravil namesto tebe.«

Ana je priznala avtoriteto nad Elijevim Zivljenjem in ji izkazala
¢ast. On jo je obsojal in Zalil, ona pa ga je spostovala. Ce bi Zivela na
podlagi tega, kar so videle njene oci in sliSala njena usesa, bi morda
presodila, da je njegovo ravnanje vprasljivo. Vendar pa ni Zivela z
naravnim razmi$ljanjem, ampak s strahospos$tovanjem do Boga in

128



DVOJINA CAST

njegove boZanske avtoritete. Zaupala je v Boga, ki je
pravic¢ni sodnik.

Ana je vedela, kar je tudi Jezus pozneje potrdil: »Resnicno,
resni¢no, povem vam: Kdor sprejme tistega, ki ga posljem, mene
sprejme; kdor pa mene sprejme, sprejme tistega, ki me je poslal.«
(Evangelij po Janezu 13,20) Spomnite se, da je Jezus poslal Judo,
opremljenega z modjo, da dela ¢udeZe in izganja demone. Jezus je
vedel, da se bo Juda s¢asoma izkazal kot hudoben: »Kaj vas nisem
izbral dvanajst, pa je eden izmed vas hudi¢?« (Evangelij po Janezu
6,70) Prek razlocevanja, ki ga najdemo v strahu Gospodovem, je
Jezus vedel za njegov greh, Se preden je postal ociten. Juda je delal
¢udeze in se z drugimi veselil, da so mu bili demoni podlozni v
Jezusovem imenu (Evangelij po Marku 6,7-13; Evangelij po Luku
10,17). Ali so bili ljudje deleZzni sluZenja s strani Jude? Prek istih
rok, ki so kradle iz zakladnice, namenjene za Jezusovo sluzenje?
Toc¢no tako!

KDAJODITI

Naj izpostavim eno pomembno stvar. Ce se razkrije, da je avtoriteta
v cerkvi podlegla ocitni pokvarjenosti ali grehu, ne bi smeli vec piti
iz tega oskrunjenega vodnjaka. Brez dvoma nam je naroceno, da se
umaknemo. Ce je voditelj vpleten v presustvo, homoseksualnost,
izsiljevanje, krajo, krivoverstvo ali kateri drug greh, ki vam je znan
- ali je javno razkrit -, in se ne pokesa, izstopite izpod njegove
sluzbe. Sveto pismo je na tem podrocju jasno. S taksnim ¢lovekom
ne smemo niti jesti (Prvo pismo Korinanom 5,9-11). V Elijevem
primeru ni jasno, ali se je Ana v celoti zavedala pokvarjenega
vedenja Elija in njegovih sinov. Ljudje, ki so bili delezni Judovega
sluzenja, se verjetno niso zavedali, da je tat in morebiten izdajalec.

V zvezi z vodstvom v cerkvi je Pavel povedal: »Grehi nekaterih
ljudi so Ze prej o¢itni in gredo pred njimi v sodbo, pri drugih pa so
vidni Sele pozneje.« (Prvo pismo Timoteju 5,24)

129



POD KRITEM

Bistvo je, da ce je voditeljevo Zzivljenje pokvarjeno in BoZja
sodba Se ni ocitna, bo prisla bodisi v tem Zivljenju bodisi v
prihodnjem. Ni vam treba soditi ali izpostavljati necesa, v kar niste
prepricani. Prevec ljudi deluje iz suma, prepogosto pa niso to¢ni v
svoji oceni ter povzrocijo resno $kodo sebi in drugim okrog sebe. 1z
njihovih ust prihajajo nepravilne domneve, ki jih utemeljujejo kot
duhovno razloc¢evanje. Drugim oteZujejo sprejemanje od
ustanovljenih voditeljev in mnogi zgresijo, kar jim je Bog Zelel dati.
Zato Bog svari: »ToZzbo zoper stare$ino sprejemaj samo pred
dvema ali tremi pricami.« (Prvo pismo Timoteju 5,19) Prica je
nekdo, ki lahko prinese dokaze, ne pa govorice.

Bog sodi vse ob svojem casu in ¢e se mu zdi, da je cas ali
potreba za razkritje neskesane napake voditelja, boste to zagotovo
opazili in takrat bo ¢as, da se umaknete izpod njegove avtoritete.
Pavel je izjavil: »Tiste, ki gresijo, pokaraj pred vsemi, da bodo tudi
drugi v strahu.« (Prvo pismo Timoteju 5,20) Opozorilo: ne
sodelujte v njihovem grehu in se umaknite izpod njihove
avtoritete, razen ce so se resni¢no pokesali.

Neko¢ sem sluzil pod vodstvom cloveka, za katerega se je
pozneje izkazalo, da je Zivel v oc¢itnem grehu. Ko se je to zgodilo,
me ni bilo tam, saj smo se Ze preselili v drugo zvezno drzavo, kjer
sem sluzil kot mladinski pastor. Nekaj let po nasem odhodu je
vstal pred zborom vernikov in jim povedal, da se lo¢uje od svoje
zene, ker ne Zeli ve¢ Ziveti z njo. Kmalu zatem je z nami delil svoje
nacrte za poroko z mlajSo Zensko. Njegova Zena ni zagreSila
nikakrsnega spolnega prestopka, zazelel si je pa¢ drugo Zensko. V
tistem trenutku je na tisoce ljudi zapustilo njegovo skupnost. To so
storili z dobrim razlogom. Tisti, ki so ostali, so stopili na nevarno
ozemlje, saj sta doktrina in ucenje postajala vse bolj sprevrzena in
prilagojena namenom voditelja in njegove nove Zene. Poznam
veliko tistih, ki so odsli in uspevali, vse dokler niso zaceli govoriti
proti temu pastorju. Tisti, ki so ga napadli, so trpeli.

David je zgled pravilnega ravnanja. Tudi potem, ko je bil

130



DVOJINA CAST

pregnan iz prisotnosti z demoni mucenega kralja, je vse do njegove
smrti Savlu izkazoval ¢ast. David je razumel, da je Savel Gospodov
maziljeni sluzabnik. Do danes si prizadevam izkazovati ¢ast temu
&loveku, deprav Zalujem zaradi posledic njegovih odlocitev. Ceprav
ga spostujem, ne morem Steti, da sta njegov nauk ali sluZenje varna
ali zdrava.

V drugem obdobju sem iz njegovega sluzenja veliko prejel.
Pozneje sem ugotovil, da se je njegovo sporno vedenje na neki
nacin zacelo Ze takrat, ko sem bil podrejen njegovemu ucenju. Bilo
je nekaj nejasnih namigov, vendar ni¢ ni bilo odprto ali o¢itno. Bog
me je v tem casu grajal zaradi kriticne drze (to bom delil v
naslednjem poglavju); morda je Bog Se vedno poskusal resiti tega
¢loveka. V tistem trenutku to ni bila moja stvar. Bog me je postavil
pod njegovo avtoriteto in ni bilo na meni, da presodim, ali je
vreden, da ga sprejmem. Tako kot je Ana prejela od Elija, so v tistih
¢asih mnogi prejeli od tega ¢loveka.

RED DUHOVNE AVTORITETE

Vrnimo se k Jezusovim besedam in si jih oglejmo skozi perspektivo
bogabojecega voditelja, ne ¢loveka, kot je bil Eli. Oglejte si njegove
besede, zapisane v Evangeliju po Mateju:

Kdor sprejme vas, sprejme mene; in kdor sprejme mene, sprejme
tistega, ki me je poslal. Kdor sprejme preroka, ker je ta imenovan prerok,
bo dobil placilo preroka; in kdor sprejme pravicnega, ker je ta imenovan
pravi¢ni, bo dobil placilo pravicnega. Kdor da piti samo kozarec hladne
vode enemu izmed teh malih, ker je ta imenovan ucenec, resni¢no, povem
vam, ne bo izgubil svojega placila. (Evangelij po Mateju 10,40-42)

V teh vrsticah nam sporoca dve resnici. Najprej in predvsem
gre za tok avtoritete, ki se za¢ne pri Ocetu. On je tisti, ki je poslal
Jezusa in mu dal vso oblast. Po Jezusovih lastnih besedah: »Dana

131



POD KRITEM

mi je vsa oblast v nebesih in na zemlji.« (Evangelij po Mateju 28,18)
Jezus je glava cerkve in priSel bo dan, ko bo kraljestvo predal
svojemu Ocetu, potem ko bo vse upornike polozil pod njegove
noge. (Prvo pismo Korinc¢anom 15,24-26)

Naslednji v tem vrstnem redu avtoritete je prerok. Preroki so v
Svetem pismu sprva upodobljeni kot Gospodovi besedniki (Druga
Mojzesova knjiga 4,16; 7,1). To predstavlja enega od petih darov
sluZenja, ki jih je Gospod dal cerkvi, ko je vstal od mrtvih (Pismo
Efezanom 4,8-13). (Oni so besedniki Cerkve.) Ko smo delezni
nekega daru sluzenja, prejemamo od Gospoda to, kar nam on sam
daje prek sluzenja te pooblascene avtoritete.

Nato nadaljuje s pravi¢nimi in ne izklju¢uje niti otrok. Videl
sem, kako so bili neverniki blagoslovljeni, ker so storili nekaj
dobrega tudi za najmlajse vernike. Ceprav neverniki niso sluzili
Gospodu, so izrazili spostovanje njihovemu Gospodarju. Ko
sprejmemo in blagoslavljamo svete, s tem v bistvu sprejemamo in
blagoslavljamo Oceta. U¢enci, vklju¢no z otroki, se podrejajo petim
sluzbam cerkvene avtoritete pod vodstvom Jezusa, ki izraza
Ocetovo voljo. Zato pridejo neodreseni ljudje pod blagoslov tega
malega v Kristusu, kajti najmanjsi v kraljestvu ima vec¢jo duhovno
avtoriteto kot izgubljeni. Iz Jezusovih besed razberemo red
uveljavljene avtoritete.

NAGRADA, CE SPREJMEMO DUHOVNO AVTORITETO

Druga stvar, ki jo sporocajo te vrstice, je sprejemanje teh
sluzabnikov kot poslanih od Boga in ustrezna nagrada. Jezusovo
sluzenje je ponazoritev tega.

Prebivalci nekega mesta so imeli veliko tezav, da bi kaj prejeli
od Jezusa, ¢eprav so oznanjali besedo o Mesiji in iz Pisma vedeli,
da je ¢as njegovega prihoda. »Jezus pa jim je govoril: >Prerok ni
brez casti, razen v domacem kraju, pri svojih sorodnikih in v svoji
hi$i.« In ni mogel tam storiti nobenega mogoc¢nega dela, samo na

132



DVOJINA CAST

nekaj bolnikov je poloZil roke in jih ozdravil.« (Evangelij po Marku
6,4-5, poudarek dodan)

Nekoga sprejmemo kot poslanega od Boga, ko spostujemo
njegov polozaj ali funkcijo. Bog je ljudstvu po Mojzesu rekel:
»Obudil jim bom preroka izmed njihovih bratov, kakor tebe.« (Peta
Mojzesova knjiga 18,18) Toda oni Jezusu niso izkazali casti kot
Ocetovemu besedniku ali Mesiji. Zakaj ga niso sprejeli? Ker ni
priSel na nacin, na katerega so hoteli, da pride. Njihova
pri¢akovanja so bila zelo drugac¢na od tega, kdo je v resnici bil. V
knjigi preroka Izaija so brali:

Kajti dete nam je rojeno, sin nam je dan.
Oblast je na njegovih ramah ...

Oblast se bo $irila in miru ne bo konca
na Davidovem prestolu in v njegovem kraljestvu. (9,6-7)

Zato so cakali na prihod kralja osvajalca, ki bi jih osvobodil
rimskega zatiranja in ustanovil svoje kraljestvo v Jeruzalemu. Toda
namesto tega je priSel kot tesarjev sin v spremstvu ribicev in
pobiralcev davkov. Med seboj so govorili: »To ni nacin, na katerega
hoc¢emo ali pricakujemo Mesijo!«

Prav tako upostevajte, da nam Sveto pismo pravi, da Jezus tam
»ni mogel« storiti nobenega ¢udeza. Ne pravi »ni hotel,« ker bi to
bilo povezano z njegovo voljo. Zapisano je, da »ni mogel«, kar
pomeni, da ga je nekaj zadrZevalo. Razmislite. Bozji Sin, ki je bil
brez mere napolnjen z BoZzjim Duhom, je bil omejen! Zakaj?
Odgovor je dvojni: ni prisel na nacin, kot so Zeleli, zato ga niso
sprejeli ali pocastili in so bili preve¢ domaci z njim. Prisluhnite
njihovim besedam:

Ko je prisla sobota, je zacel uciti v shodnici. Mnogi, ki so ga
poslusali, so zac¢udeni govorili: »Od kod njemu to? Kaksna je ta modrost,
ki mu je dana? In kak$na mogocna dela se godijo po njegovih rokah! Ali ni
to tisti tesar, sin Marije in brat Jakoba, Jozéja, Juda in Simona? Mar njegove
sestre niso tu, pri nas?« In spotikali so se nad njim. Jezus pa jim je

133



POD KRITEM

govoril: »Prerok ni brez Casti, razen v domacem kraju, pri svojih
sorodnikih in v svoji hisi« (Evangeli po Marku 6,24,
poudarek dodan)

Kje je prerok brez casti? Prepogosto v svojem domu in med
svojimi lastnimi. David je naletel na to situacijo, ko je prisel
domov, da bi blagoslovil svojo hiSo. Njegovo zmago so praznovali
na ulicah, vendar so jo pod njegovo streho prezirali. Mihdla je
zgresila blagoslov, ki ji ga je Bog namenil. David je imel oblast, da
je blagoslovil svojo hiso. Koliko bolj je imel Jezus oblast, da bi
blagoslovil svoje rojake! Ceprav je imel neomejeno mo¢
blagoslavljanja, zanje ni mogel storiti nicesar. (Oglejte si Drugo
Samuelovo knjigo 6.)

Samo tisti, ki so imeli la¢na, u¢ljiva in poniZna srca, naravnana
na Boga, so lahko videli BoZjo roko na Jezusu in sprejemali od
njega. Bil je kot me¢, ki je razdelil svoje ljudstvo in poiskal srca
tistih, ki so resni¢no iskali Boga, ter jih lo¢il od tistih, ki so imeli le
zunanjo obliko poboZnosti in bili zaslepljeni zaradi neposlusnega
srca. Kakor je Simeon rekel Mariji, svoji materi: »Glej, ta je
postavljen v padec in vstajenje mnogih v Izraelu in v znamenje, ki
se mu nasprotuje, in tvojo lastno duso bo presunil mec¢, da se
razodenejo misli mnogih src.« (Evangelij po Luku 2,34-35)

Evangelij po Janezu 1,11-12 opisuje ti dve razdeljeni skupini:
»V svojo lastnino je priSel in njegovi ga niso sprejeli. Vsem pa,
kateri so ga sprejeli, je dal pravico, da postanejo bozji otroci.«
(EKU) To je temeljna resnica za vse nas. Velikokrat nam Bog to, kar
potrebujemo, poslje v paketu, ki ga ne Zelimo. Prav ta predstavitev bo
pokazala resni¢no stanje nasega srca in razkrila, ali smo podrejeni
Bozji avtoriteti ali se ji upiramo. Jezus je rekel: »Ne poznate ne
mene ne mojega Oceta. Ce bi poznali mene, bi poznali tudi mojega
Oceta.« (Evangelij po Janezu 8,19) Tisti, ki poznajo Oceta,
prepoznajo njegovo avtoriteto, razodeto v tistih, ki jih posilja! Ni je
treba pojasnjevati, uciti ali dokazovati.

To pojasnjuje, zakaj lahko BoZji sluzabnik gre v Afriko in vidi,

134



DVOJINA CAST

kako se slepim odpirajo oc¢i, hromi hodijo in slepi slisijo, nato pa
pride v Ameriko in vidi le nekaj ozdravljenj glavobolov in manjsih
tezav s hrbtom. Lahko bi navedel neSteto primerov. V Afriki tega
moskega ali Zensko sprejmemo kot poslano od Boga, ne glede na
videz ali »embalazo«. Ker je ta ¢lovek sprejet in spostovan na ta
nacin, so dragoceni Africani blagoslovljeni z Bozjo mocjo in
prisotnostjo. V Ameriki je tako, da ¢e embalaza ni ravno prava, se
Cast zadrzi. Gre za sorazmerje. Mera, do katere sprejmete in
spostujete glasnika, kot ga je poslal Bog, je mera, do katere boste
prejeli od Boga prek te osebe. Ce ne izkaZete Casti, bo vase
sprejemanje temu ustrezalo. Izkazite veliko c¢ast in cast bo
vas delez.

BI LAHKO BIL MOJPRIJATELJ?

Ko sem bil mladinski pastor, sem imel zanimivo izku$njo s
petnajstletnim Timom. Preden sem se pridruZil temu sluZenju, je
bil Tim del skupine prejsnjega mladinskega pastorja. Pastor je
skupino zgradil z raznoraznimi dejavnostmi, izleti in Sporti.
TeZave med mladimi so vkljucevale nepodrejenost, najstniske
nosecnosti in druge teZzave na moralnem podrocju. S¢asoma je
moral glavni pastor zamenjati tega ¢loveka in tako sem prisel jaz.
Prej$nji mladinski pastor se je preselil nekaj kilometrov stran in s
pescico mladih ustanovil svojo cerkev. Tim je bil eden tistih, ki niso
8li z njim.

Ceprav je ve¢ina mladih ostala, sem moral postaviti nove
temelje. Gospod mi je narocil, naj prvih Sest mesecev posvetim
samo pridiganju, molitvi in c¢ascenju. V teh mesecih nisem
nacrtoval nobenih druzabnih dejavnosti. Ni treba posebej
poudarjati, da sem bil kot paket, ki ga mnogi niso pricakovali.
Posledi¢no je Sel skozi Gospodov me¢. Nekateri so odsli, drugi so
ostali iz radovednosti, spet drugi so se odzvali z navduSenjem in
mnogi od teh danes sluzijo Bogu.

135



POD KRITEM

Na ta nac¢in smo preziveli prve stiri mesece, ko sem en vecer po
srecanju govoril s Timom. Iskreno je vprasal: »Pastor John, bi lahko
bil moj prijatelj? Moj prej$nji mladinski pastor je bil moj prijatelj.«
Nisem ustrezal embalaZi, ki jo je Zelel.

Njegovega vprasanja nisem mogel jemati zlahka in zamislil
sem se, da bi ugotovil, kako naj se pravilno odzovem. Odgovor je
prisel hitro in v obliki vprasanja: »Tim, Jezus je rekel: >Kdor
sprejme preroka, ker je ta imenovan prerok, bo dobil placilo
preroka< (Evangelij po Mateju 10,41). No, to velja tudi za
mladinskega pastorja. Ce sprejmes pastorja v imenu pastorja, bos
dobil placilo pastorja.«

Nadaljeval sem: »Tim, saj ima3 veliko prijateljev, kajne?«

Odgovoril je: »Da.«

»Imas$ pa samo enega mladinskega pastorja, kajne?« Spet je
odgovoril: »Da.«

Nato sem ga vprasal: »Kaj zelis: placilo prijatelja ali placilo
mladinskega pastorja? Kajti nac¢in, na katerega me sprejmes,
doloca, kaj bos prejel od Boga.«

Bilo je, kot bi se mu posvetilo. V njegovih oc¢eh sem videl, da je
dobil razodetje, in hitro je odgovoril: »Zelim pla¢ilo mladinskega
pastorja. Razumem, o ¢em govoris.« Od tega trenutka naprej je
uspeval. Nekaj let zatem se je preselil, vendar je tudi pozneje prisel
do mene vsakic, ko sem obiskal njegov kraj.

MO JA LASTNA 1ZKUSNJA

Na to temo bi lahko napisal celo knjigo. Srce se mi para, ko vidim,
kako ljudje ne prejemajo od Boga, ker ne izkazujejo ¢asti njegovim
sluzabnikom s tem, da jih sprejmejo. Pri sluzenju sem nestetokrat
bil pri¢a naslednjemu: najtezje dosegljivi so tisti, ki jemljejo BoZzje
sluzabnike za nekaj samoumevnega. Taksne ljudi sem pogosto
sreCeval v cerkvah in bibli¢cnih Solah v Zdruzenih drzavah
Amerike. Do stanja dremavosti so nasi¢eni z nenehno ponudbo
136



DVOJINA CAST

obiskujo¢ih sluzabnikov in jaz sem le eden od mnogih na dolgem
meniju, ki jim je na voljo.

Po drugi strani je verjetno najlazje pridigati ljudem v vojski, ki
imajo dobro razumevanje avtoritete. Naslednji na seznamu so
zaporniki ali prebivalci drzav v razvoju, ker so obupani in la¢ni.
Bog je v podobnem smislu spregovoril Ezekielu:

Saj nisi poslan k ljudstvu nerazumljivega govora in tezkega jezika,
temvec k Izraelovi hisi ... zares, ¢e bi te poslal k njim, bi te poslusali.
Izraelova hisa pa te ne bo hotela poslus$ati; saj tudi mene nocejo poslusati.
Vsa Izraelova hiSa je namre¢ predrznega cela in trmastega srca. (Ezekiel

3,5-7)

Za lIzraela je bil Ezekiel e en prerok in bil je stroZji od drugih,
ki so oznanjali, kar je ljudstvo Zelelo slisati, zato ga niso sprejeli.

Nekega dne me je Bog zmedel z naslednjo izjavo: Poslal te bom
na kraje, kjer te ne bodo sprejeli.

Vprasgal se: »Cakaj malo. Poslal me bo$ na kraje, o katerih ze
vnaprej ves, da ne bodo sprejeli mojih besed. Zakaj?«

Gospod je odgovoril: Nikoli ne bodo mogli reci, da jim nisem
dal priloZnosti.

Sel sem na taksna mesta in ko sem bil tam, sem pomislil: Zakaj
so me sploh povabili? Obnasajo se, kot da me nocejo tukaj. Drugi¢ sem
Sel na kraje, kjer sem se - od trenutka, ko so me pobrali na letalis¢u,
in dokler me niso odlozili na njem - sreceval le z navdusenjem ter
bil obravnavan s prijaznostjo in ¢astjo, tako pred svojim sluzenjem
kot po njem. V hotelski sobi me je pricakala koSara sadja in
prigrizkov, ob tem pa so me nenehno spraSevali: »Ali Kkaj
potrebujete?« Pogosto sem se pocutil kot pokvarjena plosca, ko sem
ves &as ponavljal: »V redu sem. V redu sem.« Ce pogledam nazaj,
vidim, da najvecja pricevanja o spremenjenih zivljenjih in cerkvah
prihajajo ravno iz taksnih krajev. Sprva mi je bilo neprijetno, ko so
me tako lepo obravnavali ali ploskali, ko so me na zacetku
predstavili. Pomislil sem, isti sem kot vsi drugi tukaj. Ne pocnite tega.

137



POD KRITEM

Toda kmalu sem ugotovil, da ne gre zame.

Bog mi je malo po malo pokazal: Dovoli, da ti izkazujejo cast, to ni
zaradi tebe, ampak zaradi njih. Postalo je laZje, ko sem spoznal, da ne
izkazujejo casti meni, ampak BoZjemu daru v mojem Zivljenju.
Njihov pozitiven odziv je odprl njihova srca, da so od Jezusa
prejeli, kar jim je Zelel dati skozi mene kot posodo. Namesto
ponosa sem v sebi obcutil ¢edalje globlji ob¢utek poniznosti in
odvisnosti. Vedel sem, da je to njegova odlocitev, ne
moja sposobnost.

Njihovo ¢ast sem usmeril na Boga in vedno takoj poudaril svojo
odvisnost od njega. Tisti, ki so izkazovali ¢ast, so jo zlahka prejeli;
tiste, ki je niso, je bilo teZje doseci.

DVOINA CAST

Pavel je narocil: »StareSine, ki so dobri predstojniki, naj bodo
delezni dvojne casti, posebno tisti, ki si prizadevajo za
oznanjevanje besede in za poucevanje.« (Prvo pismo Timoteju 5,17)
Pavel je govoril o »dvojni ¢asti«, z drugimi besedami, to je dvakrat
vedja cast, kot bi jo dali ljudem s posvetno avtoriteto.

Ce ta odlomek beremo v &irfem kontekstu, je dejansko
vklju¢eno tudi to, kako finanéno pocastimo BoZje sluzabnike.
Nadaljuje namrec: »Delavec je vreden svojega placila.« (18. vrstica)
Angleski prevod Svetega Pisma Amplified Bible ne pusca
nobenega dvoma o pomenu te vrstice: »StareSine, ki opravljajo
svoje dolznosti, naj se Stejejo za vredne dvojne casti [in ustrezne
finan¢ne podpore], zlasti tisti, ki zvesto pridigajo in poucujejo.
Pismo namre¢ pravi ... Delavec je vreden svojega placila.« (Prvo
pismo Timoteju 5,17-18)

To nacelo drzi. Ce ¢lani cerkve skrbijo za svoje pastorje in
voditelje, ki jim sluzijo, poslovnezi in drugi ¢lani uspevajo in so
blagoslovljeni. UZivajo v nebegki ekonomiji. Ce pa so stiskaski,
opazam, da se posledi¢no pritoZujejo zaradi kraje ali pomanjkanja

138



DVOJINA CAST

ali slabih pogojev trenutne svetovne ekonomije.

Zavedam se, da je bila ta resnica zlorabljena, zlasti s strani
sluzabnikov v Ameriki. Zalosti me, ko sluzabniki nenehno
govorijo o denarju in materialnih stvareh. Imajo resnico, vendar so
izgubili srce sluzenja in se podali po poti najemnikov. Tako so
ziveli farizeji. Zaradi njih so se mnogi umaknili od spostovanja
nacel, ki jih je Bog namenil zanje, saj so bili pri¢a zlorabi. To
prizadene ljudi pod njihovo oskrbo, ki potrebujejo resnico,
predstavljeno na zdrav nacin.

S to skodo sem se srecal Ze prvo leto, ko sem potoval. Bil sem v
majhni cerkvi z nekaj vec¢ kot sto ¢lani. Srecanja so potekala dobro
in ljudje so bili ¢udoviti. Ostali smo pri pastorju in njegovi Zeni in
opazili, da komaj shajata. Delala je s polnim delovnim ¢asom kot
stevardesa in ni mogla sluziti ljudem, kot bi Zelela. Ni hotela
odnehati in ¢rpati place, za katero je menila, da bi prevec
obremenila cerkev. Razumel sem, zakaj tako razmisljata. S
pastorjem sva bila pred tem zaposlena v cerkvi, ki sem jo prej
omenil. Tamkajsnji pastor je pretiraval z ucenjem o financah in
nabirkah. Oba sva bila previdna, saj nisva Zelela storiti enake
napake, a ne da bi se tega zavedala, sva zasla v drugo skrajnost.
Vendar me je Bog u¢il, da nobena skrajnost ni dobra. Zelel je pravo
ravnovesje. Srecanja so se zacela v nedeljo zjutraj in se nadaljevala
do srede zvecer. Prva tri srecanja so bila dobra, vendar se je zdelo,
da to cerkev nekaj zadrzuje. V torek je Gospod ves dan naslavljal
moje srce glede tega ¢loveka in nacina ravnanja s financami v tej
cerkvi. Tega obcutka se nisem mogel otresti vendar sem se
spraseval, kaj bi sploh lahko storil.

Tik pred bogosluZjem mi je pastor povedal, da Zeli, da bi se
tisto noc¢ zbirali prispevki za nasSe sluzenje. Njegove to¢ne besede,
ko mi je predal vodenje srecanja, so bile: »Dajem ti svobodo, kar
zadeva nabirko.«

Bil sem navduSen. Spoznal sem, da je Bog odprl ta vrata, da
sem lahko storil, kar mi je prej kazal. Tistega vecera sem ucil o tem,

139



POD KRITEM

o c¢emer sem ravno pisal. Brali smo vrstice iz Prvega pisma
Timoteju in nato sem cerkvi povedal, da za pastorja in njegovo
Zeno ni ustrezno finanéno poskrbljeno. Cerkvi sem jasno povedal,
da je prisel cas, ko bi bilo narobe, da pastorjeva Zena vsake tri ali
Stiri dni leti, da finan¢no podpira svojo druzino. Razkril sem, da mi
je pastor dal svobodo pri nabirki, toda te nabirke ne Zelimo
nameniti za nage sluZenje. Zeleli smo, da gre daritev namesto tega
pastorju in njegovi zeni. Ljudje so postali resnicno navduseni nad
priloZznostjo, da blagoslovijo svojega pastorja, in se odzvali. Daritev
tistega vecera je bila trikrat visja kot najvisji znesek, ki so ga kadar
koli zbrali. Pastorjeva Zena je bila v solzah, on pa je bil osupel.
Preseneceni bi bili, ¢e bi zapisal vse preboje, ki so se zgodili v
naslednjih stiriindvajsetih urah. En par je naslednji dan prejel ¢ek
za deset tiso¢ dolarjev, drugi pa je v vratih nasel kuverto s ¢ekom
za tiso¢ petsto dolarjev. A to je bil Sele zacetek. Do naslednje
nedelje zjutraj je bilo pri¢evanj toliko in bila so tako neverjetna, da
pastor sploh ni pridigal. Skupnost je bila polna ljudi, ki so pric¢evali
o tem, kaj je Bog storil v financah njihovih podjetij ali njihovih
osebnih financah. Pastor mi je pozneje poslal posnetek tega
bogosluzja, polnega nenacrtovanih pricevan;j.

Cerkev se je v naslednjih dveh letih skokovito povecala. Kupili
so novo stavbo in zrasli na petsto ¢lanov. Vec¢ let pred tem so se
gibali okoli stotine ¢lanov. Iz tega in Stevilnih drugih primerov
sem se naucil, da Bog zeli, da izkazujemo ¢ast tistim med nami, ki
delajo v naso korist.

Bil sem v drZzavah v razvoju in skoraj sem jokal, ko sem videl,
kako so cerkve ravnale z mano. Z denarnega vidika je bilo po
ameriskih standardih morda malo, saj sem v nekaterih
ravnodusnih ameriskih cerkvah prejel veliko vecje darove. A
najbolj se me je dotaknila ljubezen, ki je bila v ozadju darov teh
hvaleZnih ljudi. Ni¢ drugace ni bilo z vdovo, o kateri je Jezus rekel,
da je dala vec¢ od vseh drugih, ¢eprav je bil znesek, ki ga je dala,
najmanjsi. S svojim darom je pocastila Boga. Ti dragoceni sveti

140



DVOJINA CAST

izkazujejo ¢ast in cenijo sluZzabnike, ki jim jih Bog posilja. Naj to
prezame vasa srca. Prizadevajte si spostovati moske in Zenske, ki
delajo med vami za Bozjo besedo.

TISTI, KI JH USTANOVIJO VODITELJ

Ponovno si oglejmo Jezusove besede: »Resni¢no, resni¢no, povem
vam: Kdor sprejme tistega, ki ga posljem, mene sprejme; kdor pa
mene sprejme, sprejme tistega, ki me je poslal.« (Evangelij po
Janezu 13,20) V Evangeliju po Mateju Jezus pravzaprav opisuje
verigo reda: Oce je poslal Jezusa, Jezus pa posilja sluzabnike petih
sluzb. Ce sprejmemo njegove pooblaiene sluzabnike, sprejemamo
njega in s tem, ko sprejmemo njega, sprejemamo Oceta. A veriga
reda se ne ustavi pri petih sluzbah. Nadaljuje se s tistimi, ki jih
ustanovijo ti sluzabniki. Nikoli ne bom pozabil, kaj je prislo iz
mojih ust, medtem ko sem pridigal na jugu. Cerkev je imela
dobrega pastorja. Hodil je v avtoriteti, da bi zas¢itil ljudi, in ljudje
so ga spostovali. Preostali ¢lani osebja in sluzabniki pa niso bili vec¢
delezni enakega spostovanja. Opazoval sem posameznike, ki niso
spostovali oseb, ki jih je pooblastil, kot so bili redarji, tajnice,
sprejemno osebje pri vratih in pomoZzni pastorji.

Na srecanju sem sluzil v preroskem duhu. Ko pridigam na ta
nacin, velikokrat sliim, kako iz mojih ust pridejo dolocene besede.
Pokazal sem na enega od zaposlenih cerkve in strogo izjavil:
»Nacin, kako ravnate z njim, je nacin, kako ravnate s pastorjem.
Nacin, kako ravnate z njim, je nacin, kako se dejansko odzivate v
odnosu do Jezusa.«

Morali bi videti o¢i nekaterih ¢lanov cerkve. Lu¢ razodetja se je
prizgala in razkrila njihove drze. Bila je zdrava cerkev in ljudje so z
veseljem sprejeli besede korekcije. Besede so dejansko koristile tudi
meni. Ko sluzim v cerkvi ali obiskujem svojo domaco cerkev,
izkazujem cast tistim, ki jih pastor pooblasti, vkljuéno z
zaposlenimi, osebjem, tajnicami, pomoznimi pastorji in redarji na

141



POD KRITEM

parkirisc¢ih. Postavil jih je pastor, ki ga je postavil Jezus, ki je
postavljen od Oceta. Gre za to, da v ljudeh, ki jih srecujemo,
prepoznamo BoZjo avtoriteto.

Odlicen svetopisemski primer je zgodba o Naamanu,
poveljniku sirske vojske. Bil je gobav in ni imel nobenega upanja,
da bi lahko kdaj ozdravel. Njegova hebrejska sluZabnica mu je
povedala, da je v Izraelu prerok, ki ga lahko ozdravi z mocjo
Gospoda, Izraelovega Boga.

Sirski kralj mu je dal dovoljenje in ga poslal k izraelskemu
kralju, ki ga je napotil v Elizejevo hiso: »PriSel je torej Naaman s
svojimi konji in z vozovi in se ustavil pri vratih Elizejeve hiSe.
Elizej je poslal k njemu sla z naroc¢ilom: >Pojdi in se sedemkrat umij
v Jordanu, pa se ti meso povrne in bo$ ¢ist.«« (Druga knjiga kraljev
5,9-10)

Ko je to slisal, se je Naaman razjezil. Rekel je: »Glej, rekel sem
si, da bo gotovo prisel ven, se ustopil in klical ime Gospoda,
svojega Boga, mahal z roko nad bolnim mestom in tako ozdravil
gobavost.« (11. vrstica)

Njegovo napacno pricakovanje ga je skoraj odvrnilo od tega,
kar mu je Bog Zelel podariti. Z veseljem bi sprejel Elizeja, ¢e bi
prisel ven, vendar se ni Zelel zadovoljiti zgolj z njegovim
sluzabnikom ali zaposlenim, navsezadnje je bil Naaman
pomemben ¢lovek. Uzalilo ga je pomanjkanje neposrednega stika z
Elizejem. Vendar bi kot poveljnik moral razumeti prenesena
pooblastila. Dobra novica je, da ga je njegov sluzabnik uspel
prepricati in je vendarle Sel ter se sedemkrat umil v reki Jordan in
bil popolnoma ozdravljen. Zgodilo se je to¢no tako, kot je rekel
sluzabnik. Navsezadnje je bil pod avtoriteto tega ¢loveka.

Zalosten postanem, ko sligim, da udelezba na bogosluZjih pade
vsaki¢, ko je pastor odsoten. S tem ljudje kaZejo svoje pomanjkanje
razumevanja resni¢ne avtoritete. Ce bi imeli pravo drzo srca, bi
enako ucinkovito sprejemali od sodelavca ali potujocega
pridigarja, saj sta pooblascena od pastorja. Pastor pa nastopa v

142



DVOJINA CAST

Jezusovem imenu. Ce razumemo avtoriteto kraljestva, se
zavedamo, da ne gre za tekmovanje osebnosti, temvec za
avtoriteto, podeljeno ¢loveku, ki sega vse do Jezusa.

Kot verniki bi morali spostovati civilne voditelje, delodajalce,
ucitelje in druge, ki so pooblasc¢eni. Spostovati bi morali starse,
Zene pa svoje moze, in ko to po¢nemo, nam je obljubljena nagrada.
Nazadnje pa bi morali izkazovati dvojno ¢ast tistim, ki sluZijo pri
oznanjevanju, zlasti tistim, ki se posvecajo poucevanju in sluzenju
z Bozjo besedo.

143






ENAJSTO POGLAV]JE

POSLUSNOST IN PODREJENOST

Lahko ubogamo, kljub temu pa nismo podrejeni.

odrejenost je tema, ki zelo verjetno povzroca najvec

nesporazumov med verniki. Tezka vprasanja bomo

obravnavali v naslednjih treh poglavjih. V zadnjih desetih
letih, ko sem pouceval o tem, kako biti pod kritjem, sem veckrat
slisal vprasanja, kot so:

* Ali je poslusnost brezpogojna?

* Kaj, ¢e se ne strinjam z odloc¢itvami svojega voditelja?
* Kaj, ¢e avtoriteta sprejema slabe odlocitve?

* Kaj, ¢e mi avtoriteta naroci nekaj, kar ni prav?

* Kje naj potegnem crto?

To so odli¢na vprasanja, na katera je treba odgovoriti, ¢e se Zelimo
dosledno  podrediti avtoriteti. Za zacetek si  oglejmo
Pismo Hebrejcem:

»Poslusajte svoje voditelje in jih ubogajte. Oni namre¢ bedijo nad
vasimi dusami kot tisti, ki bodo dajali odgovor. Tako bodo mogli to delati
z veseljem in ne bodo vzdihovali, saj vam to ne bi ni¢ koristilo.« (Pismo
Hebrejcem 13,17)

145



POD KRITEM

Pisec teh besed nas izrecno opominja, naj storimo dve stvari: 1)
poslusdni naj bomo svojim voditeljem in 2) jih ubogamo. To sta dva
razli¢na napotka in pri tem se mnogi zmedejo. Lahko ubogamo,
kljub temu pa nismo podrejeni. Dovolite mi, da razlozim z
osebnim primerom.

POMAN KANJE HRANE

Kot sem omenil v prejSnjem poglavju, sem po kratki karieri na
podrodju inZenirstva zacel delati za veliko cerkev v juznem delu
Zdruzenih drzav Amerike. Tam sem sluzil &tiri leta in pol kot
osebni asistent pastorja. To je bil ¢udovit polozaj za ucenje in prvo
leto sem bil pogosto osupel, da mi je Bog dovolil sluziti v
kraljestvu na tak na¢in. Spomnim se, da sem razmisljal, da bi moral
pastorju placati, ker mi je to omogocil. Ta faza medenih tednov je
trajala pribliZzno eno leto. Potem je vse zacelo bledeti, sprva
neopazno, sledil pa je hiter upad mojega navdusenja.

Bolj ko sem pastorja spoznaval, ve¢ napak sem videl.
Kamuflazni u¢inek novega izziva in vznemirjenja je popustil. Imel
sem tezave, da bi stvari, ki sem jim bil pric¢a, odgnal iz svojih misli.
Kmalu so me te zadeve zacele preganjati. Pogosteje kot ne se nisem
strinjal s tem, kako so stvari potekale, kako so se lotevali reSevanja
tezav in sprejemanja odlocitev.

Slisal sem pripombe, ki se niso zdele ni¢ drugacne od ostrih
pripomb, ki sem jih sligal v amerigkih poslovnih vodah. Ce se je
govorilo o zaposlenih, sem vedel, da je le vprasanje ¢asa, kdaj bodo
odpusceni ali prisiljeni sami oditi. Prepogosto so jih zamenjali tisti,
o katerih sem menil, da samo govoricijo, v resnici pa so dvoli¢ni
ljudje. Zdelo se je, da ve¢ina novincev hitro spleza na vodstvene ali
druge klju¢ne polozaje. Zdelo se je, da moj pastor bolj uziva v
druzbi teh oseb kot v druzbi resni¢no bogabojecih posameznikov.
Smejal se je in se hihital ob njihovih opolzkih pripombah, v druzbi
iskrenih vernikov pa je deloval nezainteresirano in raztreseno. Bil

146



POSLUSNOST IN PODREENOST

sem zmeden zaradi njegovega vedenja in kmalu postal kriticen.

Bile so e druge pomanjkljivosti in vsem sem zacel posvecati
pozornost. Slo je za mednarodno sluZenje, ki je bilo v Zdruzenih
drzavah Amerike zelo prepoznavno. Vsi programi so zahtevali
veliko delovne sile in denarja, da so stvari tekle naprej. Imeli smo
ve¢ kot 250 zaposlenih in najsodobnejSo opremo. Prihajali so
svetovalci, da bi pomagali zbrati ve¢ denarja za obstojece
programe in prihodnje zamisli. Odgovoren sem bil, da sem njihov
gostitelj. Ko sem bil sam z njimi, sem poslusal pogovore o njihovih
srecanjih z mojim pastorjem. Samega sebe sem spraseval, ali gre
tukaj za mega podjetje ali sluZenje. Ve¢ ko sem slisal, bolj sem
razmisljal: To je zavajajoce. Jim je res mar za ljudi ali to pocnejo samo
zaradi denarja? Zakaj se je moj pastor obkroZil s temi ljudmi?

Ves ¢as so bili okrog mene prijatelji, ki so bili enako kriti¢ni, kot
sem bil sam. Zelo dobro se spomnim vecerje pri enem paru. Oba
moZa sva bila neposredno odgovorna pastorju in njegovi Zeni.
Pogovarjali smo se, kako iz njihovega sluZenja ne prejemamo vec.
Spomnim se, da sem rekel: »Zadnjih Sest mesecev nisem iz
njegovih pridig prejel prav ni¢esar.« Vsi smo se strinjali, razen moje
Zene, ki je molcala.

Veckrat se je ponovila izjava: »Enostavno ne dobivamo vec
hrane.« Strinjali smo se, da se na$ cas sluZenja v okviru te sluzbe
izteka. Glede celotnega vprasanja smo se pocutili zelo duhovno in
bili smo prepricani, da se Bog pripravlja, da nas sprosti v sluzenje,
za katero nas je pripravil. Med nami je vladalo prepricanje, da se
nasi dnevi na teh delovnih mestih koncujejo in da nas
¢aka napredovanje.

TEZAVA JE BILA PRI MENI|

Nekaj dni pozneje me je Bog med molitvijo v svojem usmiljenju

spomnil na stvari, o katerih smo se pogovarjali v hisi tega para.

Izraz »pomanjkanje hrane« ni bil le stvar tega vecera, ampak je Se
147



POD KRITEM

naprej intenzivno zaposloval moje misli, tudi ko sem na
bogosluzjih poslusal pridige svojega pastorja. Ko sem premisljeval
o svoji trenutni lakoti in kako ne dobivam dovolj hrane, me je Sveti
Duh odlo¢no obvestil: TeZava ni v tvojem pastorju. TeZava je tebi!

Bil sem osupel in skoraj nejeverno pomislil: Bi mi Bog lahko
rekel kaj takega? Ko sem v preteklosti izkusil tovrstno korekcijo,
sem pogosto okleval in izpodbijal to¢nost tega, kar sem slisal. V
umu sem se spraseval: Ali si preprican, da govoris pravi osebi? (Ko
dozorevamo, bi se s tem vprasanjem morali spopadati vse redkeje,
saj se za¢nemo zavedati, kako malo v resnici vemo.)

Na glas sem se vprasal: »Zakaj je tezava v meni?«

Gospod je odgovoril: Nenehno omenjas pomanjkanje hrane. V
knjigi Izaija pise: »Ce me boste radi poslusali, boste uZivali dobrine
deZele. Ce pa nocete in se upirate, vas mec¢ pozre, kajti Gospodova usta
so govorila.« (I1zaija 1,19-20)

Ta svetopisemski odlomek sem dobro poznal in bil preprican,
da sem zelo poslusen. Toda Sveti Duh je nadaljeval: Ubogas vse, kar ti
recejo v tej sluzbi, vendar nisem rekel: »Ce boste poslusali, boste uzZivali
dobrine dezZele.« Rekel sem: »Ce me boste radi poslusali ...« Gre za
voljno drZo poslusnosti. In tvoja drZa je zanic!

Potem me je spomnil, da je bila v ¢asu srednje 3ole, preden sem
se na novo rodil, moja najljubsa televizijska oddaja v sredo zvecer
Baretta. Dan za odvoz smeti je bil cetrtek in tovornjak je prihajal
zelo zgodaj. Smeti je bilo treba odnesti vecer prej in to je bila moja
naloga. Zdelo se je, da je mama vsak teden prisla tik pred
vrhuncem oddaje in vprasala: »Sin, si Ze odnesel smeti?«

Moj odgovor je vedno bil: »Ne Se.«

Mama pa je odgovorila: »Zelim, da vstanes in jih odnese$ ven
prav zdaj.«

Odgovoril sem, »v redu,« in ubogal.

Ce bi se kdo osredotocil na moje vedenje, bi morda pohvalil
mojo poslusnost in se ne bi motil. Vendar sem se v sebi grdo
pritozeval: »Ne morem verjeti, da mi vedno rece, naj to storim,

148



POSLUSNOST IN PODREENOST

prav sredi moje najljubse oddaje. Zakaj ne more pocakati deset
minut, da se oddaja konc¢a?«

Sveti Duh je rekel: Bil si poslusen, a ne voljin. Tvoja drZa do mame
ni bila pravilna. Razlog, da v tej cerkvi ne dobivas hrane (ne uzivas
dobrin mojega kraljestva), je ta, da ceprav si posluSen, nisi voljin!

Razumel sem, kako me je moja drza do mojega pastorja
pripeljala do te tocke, ko nisem prejemal od Boga, in me vodila na
nevarno obmocdje. Pismo Hebrejcem 13,17 se zaklju¢i z naslednjimi
besedami: »Saj vam to ne bi ni¢ koristilo.«

O¢i so se mi odprle. Takoj sem se pokesal. Naslednjo nedeljo
sem odsel v isto cerkev, sedel na istem sedeZzu in poslusal istega
pastorja, ki je pouceval isto serijo pridig. Toda tisto jutro je bilo vse
drugace. Nebesa so se odprla in osupnil sem nad razodetjem, ki mi
ga je Bog dal prek ucenja mojega pastorja. Sedel sem skoraj v
solzah in premisljeval, kaj vse sem zamudil v preteklih Sestih
mesecih zaradi slabe drze do avtoritete, pod katero me je Bog
postavil.

Ko nismo podrejeni pooblas¢enim avtoritetam, se upiramo
Bozji avtoriteti, ker je on tisti, ki je te avtoritete postavil! Bog Zeli,
da bi lahko uzivali in imeli koristi od bogato obloZene mize, ki nam
jo pripravlja prek tistih, ki jih poslje v nase Zivljenje.

Poslusnost je povezana z odzivom na avtoriteto v obliki nasih
dejanj. Podrejenost pa je povezana z naso drZo do avtoritete. Pri
tem vecina izmed nas odpove. Bog gleda na nasa zunanja dejanja
in tudi na skrito drzo nasih src. David je svojemu sinu Salomonu
ob predaji prestola izrekel naslednje besede: »Ti pa, moj sin
Salomon, spoznaj Boga svojega oceta in mu sluZi z vsem srcem in z
voljino duso! Kajti Gospod preiskuje vsa srca in pozna vse misli in
namene.« (Prva Kroniska knjiga 28,9; poudarka dodana)

Zato nas pisec Pisma Hebrejcem spodbuja, naj ne bomo samo
poslusni tistim, ki so nad nami, ampak naj bomo tudi podrejeni. Ko
je Pavel rekel: »Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim,«
govori o poslusnosti v povezavi z voljno drzo.

149



POD KRITJEM
PODREJENOST BREZ POSLUSNOSTI

Oglejmo si besede pisca Pisma Hebrejcem iz drugega prevoda:
»Ubogajte svoje voditelje in se podrejajte njihovi avtoriteti.« (13,17,
prosti prevod po zgledu angleSkega prevoda Svetega pisma New
International Version) Ponazoril sem, kako smo lahko poslusni, ne
da bi bili tudi podrejeni. Obstaja pa tudi obratna moznost. Lahko
imamo drZzo podrejenosti, pa nismo poslusni. Dober primer je
Jezusova prilika o dveh sinovih, o kateri smo govorili v
tretiem poglavju.

En sin je bil voljan: »Da, gospod, Sel bom in delal v tvojem
vinogradu.« Vendar ni ubogal. Jezus je jasno povedal, da ni
izpolnil ocetove volje, Ceprav se je z njo miselno strinjal.

To se danes pogosto dogaja v cerkvah. Imamo odli¢ne namene,
prikimavamo, se nasmihamo in soglasamo z avtoritetami, ki so nad
nami, reko¢: »To bom storil!« Potem pa tega ne naredimo, ker nam
preprosto ni pomembno. Temu rad recem lepo upornistvo. Ne
pustite se zavesti: lepo upornistvo je enako smrtonosno kot oc¢itno
upornistvo brez olike. Niti eno v Bozjem kraljestvu ni delezno casti.

Jezusove besede cerkvam v knjigi Razodetja to potrjujejo.
Cerkve pozdravi z besedami: »Vem za tvoja dela.« (Razodetje 2-3)
Cerkve so imele dobre namene in ena cerkev je sebe imenovala
Ziva, vendar je Jezus rekel, da so zaradi svoje neposlusnosti in del
mrtvi. Ne pozabite, da je On tisti, ki bo »vsakemu povrnil po
njegovih delih« (Pismo Rimljanom 2,6). Dobri nameni na Bozji
sodbi ne bodo obstali. Ostala bo samo prava vera, ki je izkazana z
ustreznimi deli poslusnosti.

KJE POTEGNEMO CRTO

BoZzja zapoved se torej glasi: »Poslusajte svoje voditelje in jih

ubogajte.« Kot sem Ze omenil, me ljudje pogosto iskreno

sprasujejo: »Kje naj potegnemo ¢rto? Ali Bog pri¢akuje, da bomo
150



POSLUSNOST IN PODREENOST

ubogali avtoritete, ne glede na to, kaj nam narocijo? Kaj pa, ¢e mi
narocijo, naj storim nekaj, kar je greh?« Sveto pismo nam naroca
brezpogojno podrejenost avtoritetam, vendar ne naroca
brezpogojne poslusnosti. Ne pozabite, da je podrejenost povezana
z drZzo, poslusnost pa z izpolnjevanjem tega, kar nam je naroceno.

Edini primer - in Zelim poudariti, da gre za edino izjemo, ko ne
bi smeli ubogati avtoritete - je, ko nam naroci, naj storimo nekaj,
kar je v neposrednem nasprotju s tem, kar je Bog povedal v svoji
Besedi. Z drugimi besedami, poslu$nosti smo oprosc¢eni samo
takrat, ko nam voditelji narocijo, naj gresimo. Vendar pa moramo
tudi v teh primerih ohraniti ponizno in podrejeno drZo.

Babilonski kralj Nebukadnezar je bil krut, ubil je veliko
Izraelcev in unicil njihovo domovino. Vendar ga je Bog imenoval
za svojega sluzabnika (Jeremija 25,9; 27,5-7), kar ponovno potrjuje,
da je Bog tisti, ki ¢loveku daje avtoriteto. Ta kralj je preostanek
Bozjega ljudstva odpeljal v Babilon. Med njimi so bili Daniel,
Sadrah, Mesah in Abed-Nego.

Ta kralj je izdal odlok, s katerim je vsem ljudem zapovedal, naj
se ob zvoku instrumentov priklonijo in ¢astijo zlato podobo. Odlok
je predpisoval kazen za tiste, ki ne bodo ubogali: vrzeni bodo v
ognjeno pec. Hebrejci so se bali Boga bolj kot peci in se niso drzali
tega odloka, saj je neposredno krsil drugo Bozjo zapoved, ki jo je
Bog dal po Mojzesu in je bila zapisana v Tori. Prekrsili so ¢loveski
ukaz, da bi se drzali Bozjega.

Samo vprasanje casa je bilo, kdaj bo kralj Nebukadnezar
izvedel za njihovo neposlugnost. Zelo se je razjezil na Sadréha,
Mesaha in Abed-Nega in jih je pripeljal predse, da bi jih zaslisal.
Prisluhnite njihovim besedam: »Ne zdi se nam potrebno, da bi se
tebi zaradi tega opravicevali. Ce nas na$ Bog, ki ga ¢astimo, more
osvoboditi, nas bo resil tudi iz gorece, ognjene peci in iz tvoje roke,
o kralj. Pa ¢eprav ne, vedi, o kralj, da ne bomo castili tvojih bogov
in ne bomo molili zlate podobe, ki si jo postavil.« (Daniel 3,16-18)

Bili so neomajni v poslusnosti BoZji zapovedi, vendar so kralju

151



POD KRITEM

odgovorili s spostovanjem. Naslavljali so ga z besedami »o kralj«;
niso rekli: »Bedak, nikoli ne bomo storili tega, kar pravis!« Taksno
nespostljivo govorjenje bi bilo upornisko. Podrediti se moramo
avtoriteti, tudi ¢e ne moremo ubogati njenega ukaza.

To je razvidno iz Petrovih navodil Zenam: »Prav tako bodite,
Zene, podrejene svojim mozem. Tako bodo tisti, ki niso pokorni
besedi, pridobljeni Ze po vedénju svojih Zena, brez besede, ker
bodo opazovali vase strahospostljivo, ¢isto Zivljenje.« (Prvo Petrovo
pismo 3,1-2, poudarek dodan) Zena mora ubogati (Pismo Titu 2,5)
in spostovati svojega moza z drzo poniZnosti. Peter je znova
potegnil vzporednico med vedenjem in podrejenostjo. Ti dve
lastnosti sta nato zdruZeni z Zivljenjskim slogom ¢istosti in
strahospostovanja. Zena je opomnjena, naj ohranja spostljiv odnos
do moZevega polozaja avtoritete, ¢eprav ta ni vernik. Ne bi ji bilo
treba brezpogojno ubogati, ¢e bi ji narocil, naj gresi, vendar je
poklicana k brezpogojni podrejenosti in spostovanju njegovega
poloZaja avtoritete.

Mozen primer bi bila verna Zena, ki se javi na telefon, vendar
njen moz ne Zeli govoriti s klicateljem in ji naroci: »Povej mu, da
me ni tukaj.«

Ustrezen odgovor bi bil: »Dragi, ne bom lagala. Bi rad, da mu
povem, da nisi na voljo?« S tem ohrani spo$tovanje do njegovega
polozaja avtoritete, vendar ne uboga njegove prosnje, naj laze.

Peter nadaljuje:

Vas okras naj ne bo zunanji, v spletanju las, v navesanju zlatega
nakita in obla¢il, ampak naj bo to rajsi skriti ¢lovek srca v nepropadljivosti
krotkega in tihega duha, ki je dragocen v Bozjih o¢eh. Tako so se namre¢
neko¢ krasile tudi svete Zene, ki so upale v Boga in so bile podrejene
svojim moZzem. Tako je bila Sara poslusna Abrahamu in ga je imela za
gospodarja. Postale ste njeni otroci, ¢e delate dobro in se ne pustite
prestrasiti nobeni groznji. (Prvo Petrovo pismo 3,3-6)

152



POSLUSNOST IN PODREENOST

Sarino strahospostovanje je bilo razvidno iz nacina, kako je
spostovala Abrahama kot svojega gospodarja in ga ubogala. Izraz
gospodar ponazarja njeno drzo podrejenosti, poslusnost pa je
razvidna iz tega, da se ni vdala strahu. Strah je grozen gospodar.
Strah zbada z besedami: »Ne morem zaupati Bogu, da bi se
podredila svojemu moZzu ali kateri koli drugi avtoriteti. Zascititi se
moram!« Ne pozabimo, da je Bog, ne neki oblastihlepen ¢lovek,
tisti, ki je rekel, naj se podredimo. Ko ga ubogamo, smo delezni
njegove zascite.

SPREVRACAN JE ZAPOVEDI

Razzalostilo me je, ko sem slisal zgodbe Zensk, ki so sprejele
nacelo brezpogojne podrejenosti in ga uporabile tudi za
brezpogojno poslusnost. Slisal sem sprevrZene primere, ko so verni
mozje od svojih Zena zahtevali, da z njimi gledajo opolzke
videoposnetke za odrasle z namenom spolnega vznemirjenja, Zene
pa so to sprejele, ker so menile, da s svetopisemskega vidika
nimajo druge moZnosti. Poznam moZze, ki so zahtevali, da se
njihove Zene posluzujejo nepostenih praks v njihovo korist, in to so
storile. Slisal sem za moZe, ki so svojim Zenam prepovedali
obiskovanje cerkvenih bogosluZij, in Zene so se srecanj nehale
udelezevati. Taksnih navodil ni za ubogati, ker krsijo Sveto pismo.

Pojdimo $e malo dlje. Poznam primere, ko moZzje pretepajo
svoje otroke ali Zene, Zene pa to zlorabo prikrivajo. V drugih
primerih so bili otroci spolno zlorabljeni, Zene pa niso storile
nicesar. To je krsitev vseh predpostav, na katerih temelji BoZzja
avtoriteta, in Zenske v teh situacijah morajo razumeti, da Bog nikoli
ne bi Zelel, da nedejavno opazujejo in ne storijo nicesar. Ce je moz
vpleten v Zzivljenje ogrozajoce vedenje, naj Zena lo¢i sebe in otroke
od njega in se ne vrne, dokler ni prepri¢ana, da je prislo do
popolnega spokorjenja.

Celo David, bojevnik in mo¢an moz, se ni e naprej sprehajal po

153



POD KRITEM

palaci, ko je Savel metal kopja. Odsel je in Zivel v puscavi, vendar
nikoli ni izgubil svojega spostljivega odnosa do Savlove avtoritete.
Davidova podrejenost Savlovi avtoriteti ni prenehala, ¢eprav je
pobegnil pred Savlovo prisotnostjo in ¢akal bodisi na resni¢no
spokorjenje bodisi na pravi¢no BoZjo sodbo.

BOG BLAGOSLOVITISTE, KI NE UBOGAJO UKAZOV, DA BI GRESILI

Obstajajo tudi drugi primeri neupostevanja avtoritete. Faraon je
ukazal hebrejskima babicama, naj ubijeta decke, ki se rodijo
hebrejskim Zenskam. Vendar pa Sveto pismo navaja: »Toda babici
sta se bali Boga in nista storili, kakor jima je narocil egiptovski kralj,
ampak sta pustili decke Ziveti.« (Druga Mojzesova knjiga 1,17) Bog
je bil tako zadovoljen z njunim vedenjem, da Sveto pismo pravi:
»Ker sta se babici bali Boga, jima je naredil hisi.« (21. vrstica)
Gospod ju je nagradil za neupostevanje ukaza, da gresita.

Sanhedrin je ucencema zapovedal, »da nikakor ne smeta vec
govoriti in uciti v Jezusovem imenu. Peter in Janez pa sta
odgovorila: >Presodite, kaj je bolj pravi¢no pred Bogom: poslusati
vas ali Boga? Ne moreva, da ne bi govorila o tem, kar sva videla in
sliSala.«« (Apostolska dela 4,18-20) Kako bi lahko bila poslu$na tem
voditeljem, ko jima je Jezus pred tem zapovedal: »Pojdite po vsem
svetu in oznanite evangelij vsemu stvarstvu!« (Evangelij po Marku
16,15) Nista mogla! Sanhedrin je u¢encema zapovedal, naj storita
nekaj, kar je bilo v nasprotju z Jezusovo zapovedjo, zato sta
spostljivo zavrnila. Prisluhnite, kaj pravi Sveto pismo, da je bil
rezultat te njune odlocitve: » Apostoli so z veliko mocjo pricevali o
vstajenju Gospoda Jezusa in velika milost je bila nad vsemi.«
(Apostolska dela 4,33) Strah BoZji v njunem Zzivljenju je prinesel
izjemen blagoslov in moc.

Tudi v Pavlovem odgovoru istemu Sanhedrinu vidimo enako
drzo spostovanja oziroma podrejenosti, kot sta jo imela u¢enca. Ko
so ga pripeljali pred véliki zbor, so bile prve besede, ki jih je izrekel

154



POSLUSNOST IN PODREENOST

v svoj zagovor: »Bratje! Vse do danasnjega dne sem Zivel pred
Bogom s ¢isto vestjo.« (Apostolska dela 23,1) Ko je veliki duhovnik
Hananija slisal te besede, je narocil tistim, ki so stali blizu Pavla, naj
ga udarijo po ustih. Pavel je nato rekel: »Tebe bo Bog udaril, ti
pobeljeni zid!« V nadaljevanju beremo: »Tisti, ki so stali okrog
njega, so mu rekli: >Vélikega duhovnika BoZjega zasramujes?« Pavel
je odvrnil: >Nisem vedel, bratje, da je véliki duhovnik. Zakaj pisano
je: Voditelja svojega ljudstva ne bo$ sramotil.«« (Apostolska dela
23,4-5)

Ko je Pavel izvedel, da je Hananija ¢lovek z avtoriteto, se je
pokesal svoje drze in besed. Ucenci niso ubogali ukazov, ki so
nasprotovale pismom, vendar so ohranili drzo podrejenosti, saj so
vedeli: »Obstojece oblasti so postavljene od Boga.«

DANIELOVA ODLOCITEV SPOSTOVATI VIS) ZAKON

V Danielovih dneh je bil sprejet zakon, da bo vsakdo, ki bi molil h
kateremu koli bogu ali ¢loveku razen kralju, vrZzen v jamo z levi.
Zavistni uradniki so spodbudili uvedbo tega zakona z namenom
uniciti Daniela. Pokvarjeni voditelji so prevarali kralja Dareja, da je
podpisal zakon. Daniel ni niti pomislil, da bi se podredil temu
ukazu, odlocil se je ubogati Boga. Drzal se je psalmistovega nacrta:
»Zvecer, zjutraj in opoldne bom toZil in stokal. Slisal bo moj glas.«
(Psalm 55,16)

Oglejmo si, kako je Daniel ravnal: »Ko je Daniel izvedel, da je
bil odlok podpisan, je el v svojo hiSo. V gornji izbi je imel odprta
okna proti Jeruzalemu. Trikrat na dan je pokleknil na svoja kolena,
molil in slavil svojega Boga, kakor je delal Ze prej.« (Daniel 6,11)

Danielova neposlusnost je bila sporocena kralju, ki je bil
prisiljen Daniela odpeljati v jamo z levi. Vendar se Danielova
podrejena drza ni omajala, tudi ko se je soocal s krivico. Bog ga je
resil in zaprl usta la¢nih levov, da je Daniel spal neposkodovan. Ko
je kralj videl, kaj se je zgodilo, je dal tiste, ki so spletkarili proti
Danielu, vreci k pozresnim levom, ki so jih pozrli.

155



POD KRITEM
[ZID NI VEDNO PRIETEN

Bog je v teh situacijah svoje svete resil, vendar ni vedno tako. V
Pismu Hebrejcem beremo:

Drugi pa so bili muceni in niso sprejeli oprostitve, da bi dosegli
boljse vstajenje. Drugi so izkusili zasmehovanje in bicanje pa Se verige in
jeco. Kamnali so jih, Zagali, umirali so pobiti od meca, okrog so hodili v
ov¢jih kozuhih in kozjih kozah, trpeli so pomanjkanje, stiske in zatiranje.
Tisti, ki jih svet ni bil vreden, so se potikali po pus¢avah, po gorah, po
votlinah in podzemeljskih jamah. (11,35-38)

Ti moski in Zenske so bili delezni ostre in nepravi¢ne obravnave
s strani voditeljev.

Tertulijan, ki je bil ucitelj v zgodnji cerkvi in je Zivel med letoma
140 in 230 po Kr., je rimske voditelje in drzavljane opomnil, da je
njihovo preganjanje samo Se okrepilo krs¢anstvo. Napisal je: »Bolj
ko nas sekate, ve¢ nas je. Kri kristjanov je seme.« (Apologija,
poglavje 50)

Dovolite mi, da ponovim besede tega neznanega Rimljana, ki je
opisal preganjane vernike.

V svojih drzavah prebivajo samo kot popotniki. So v mesu, vendar
ne Zzivijo po mesu. Svoje dni preZivijo na zemlji, vendar so drzavljani
nebes. Spostujejo predpisane zakone, hkrati pa s svojim Zzivljenjem te
zakone dale¢ presegajo. Tisti, ki jih sovraZijo, ne morejo podati nobenega
razloga za svoje sovrastvo. (Pismo Diognetu, 5. poglavje)

Ubogali so in se podrejali, vendar so s svojim spostljivim ali
podrejenim vedenjem poslusnost zdale¢ presegali. Tako kot smo
videli v Petrovem opominjanju, je vedenjski odziv teh vernikov do
nepravi¢nih voditeljev te voditelje presenetil in povzrocil, da so
nekateri od njih bili pridobljeni za Gospoda.

156



POSLUSNOST IN PODREENOST

BREZ SIVIH oBMOC1J

Ne glede na to, ali gre za avtoriteto v drzavi, druZini, cerkvi ali
druzbi, nas Bog opominja, naj imamo podrejeno drZo in ubogamo
tudi z dejanji, razen ¢e nam avtoriteta naroci nekaj, kar je v Svetem
pismu jasno oznaceno kot greh. Naj poudarim besedo jasno. V
omenjenih primerih verniki niso ubogali, ko jim je bilo
zapovedano, naj zanikajo Kristusa, morijo, ¢astijo druge bogove ali
neposredno krsijo Jezusov ukaz. To niso bila siva obmocja ali
podrodja, na katerih je dopuséena lastna presoja.

Tukaj je primer sive cone, ki sem jo slisal od zaposlenih nekega
sluzenja: »Pastor mi je rekel, naj ne svetujem in molim za ljudi med
delovnim ¢asom, vendar to ni BoZja ljubezen, in ne hoditi v
ljubezni je greh, zato bom to vseeno pocel.« V resnici gre za
obsojajoc¢o drzo s strani osebe pod avtoriteto. Gre za njeno lastno
razlago. Pastor ji ni narocil, naj krsi Bozjo besedo. Poleg tega je ta
oseba placana za tipkanje, arhiviranje, obdelavo podatkov ali
drugo obliko dela, ne pa za molitev.

V bistvu bo zaradi nepodrejenosti na koncu zagresila krajo. Ce
ima oseba na srcu molitev za druge, bi morala prositi pastorja za
dovoljenje, da se tistim, ki potrebujejo pomo¢, posveti v prostem
¢asu ali po sluzbi. Ce pastor e vedno ni zadovoljen s to idejo,
morda meni, da zaposleni ni ustrezno usposobljen za svetovanje
ljudem, ki prosijo to sluzenje za pomo¢. Ce je pastor s to politiko
sprejel slabo odlocitev, bo za to odgovarjal Bogu, vendar to ni
poziv vsem pod njegovo avtoriteto, naj ga obsojajo. To je le en od
stotin primerov, vendar bistvo ostaja nespremenjeno: avtoriteti bi
morali biti neposlusni le, ¢e bi poslusnost pomenila jasno krsitev
Bozje besede.

Morda se Se vedno spraSujete: »Kaj pa, ¢e mi avtoriteta naroci,
naj v svojem Zzivljenju naredim nekaj, s ¢imer se ne strinjam? Ali ¢e
mi avtoriteta naroci nekaj, kar je ocitno nespametno? Ali ¢e mi
avtoriteta naro¢i, naj storim nasprotno od tega, kar mi je bilo

157



POD KRITEM

razodeto v molitvi?« Svetopisemske odgovore na ta vprasanja bom
podal v naslednjem poglavju.

158



DVANAJSTO POGLAVJE

KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...?

Kar nas zanima, je razodetje avtoritete, ki je razodetje Boga samega, saj sta
on in njegova avtoriteta nelocljiva.

si smo se srecali z ljudmi, ki so nezadovoljni z voditelji nad

njimi. PritoZujejo se nad neucinkovitimi tehnikami ali

nespametnimi odloc¢itvami in kako negativno vplivajo na
njihovo zivljenje. PritoZujejo se, da so jim voditelji obljubili
doloc¢ene stvari, vendar Se vedno cakajo, da se te stvari zgodijo.
Pravzaprav se zdi, da se stvari Se slabSajo. Prepric¢ani so, da je
pastorju spodletelo, in zato menijo, da je njegova avtoriteta lo¢ena
od Bozje. To sklepanje odpira vrata pritoZevanju, ki se s¢asoma
izrazi kot neposlusnost. Samo vprasanje ¢asa je, preden se za¢nejo
spogledovati s prevaro in se pustijo zvabiti stran od avtoritete, ki
jim jo je Bog dal za njihovo rast in zas¢ito.

BOLJE NAM E BILO BREZ TEBE!

To¢no temu vzorcu so sledili tudi Izraelovi sinovi. Bili so ¢asi, ko so
Mojzesovo vodstvo Steli za neucinkovito in celo skodljivo zanje.
Vendar se ni zacelo tako. Ko je Mojzes po svoji izkusnji v puscavi
ponovno priSel na prizorisce, se je Se pred prvim srecanjem s
faraonom sestal z izraelskimi voditelji. Razkril jim je, kako ga je
Gospod poslal, da jih osvobodi in jih popelje »iz te deZele v lepo in

159



POD KRITJEM

sirno deZelo, v deZelo, v kateri se cedita mleko in med« (Druga
Mojzesova knjiga 3,8). Ko so slisali to ¢udovito novico, so verjeli
Mojzesu in ¢astili Boga. Ko so zrli v obljubljenega BoZjega voditelja,
ki jih bo izpeljal iz suZenjstva, jih je preplavila silna radost.

Mojzes je zapustil zborovanje, el k faraonu in mu posredoval
sporocilo, ki mu ga je Bog dal na gori: »Tako govori Gospod,
Izraelov Bog: >Odptsti moje ljudstvol« (Druga Mojzesova
knjiga 5,1)

Faraon je rekel: »Kdo je Gospod, da bi moral poslusati njegov
glas in odpustiti Izraela? Ne poznam Gospoda in tudi ne odpustim
Izraela ... Zakaj odvracata ljudstvo od dela?< Se istega dne je
faraon povecal njihovo stisko. Jezno je mnarocil svojima
nadzornikoma: >NaloZita jim dodatno delo. Naj se potijo!«« (vrstice
2-9, v drugem delu prirejeno po zgledu angleskega prevoda New
Living Translation)

Niso ve¢ dobivali slame, ki je bila potrebna za proizvodnjo
velike koli¢ine opek, ki so jih morali Izraelci vsak dan proizvajati.
Pono¢i so morali paberkovati in podnevi delati. Skupno $tevilo
opek pa se ni zmanjsalo, ¢eprav slama ni bila ve¢ zagotovljena.

Izraelci so se razkropili po deZeli in iskali slamo. Priganjaci
suznjev so bili kruti. Z bi¢i v rokah so osorno ukazali: »Izpolnite
svojo dnevno kvoto opek, tako kot prej!«

Pretepli so izraelska nadzornika, ki sta bila zadolZena za svoje
ekipe. »Zakaj niste ne vceraj in ne danes izpolnili svojih kvot?« so
poizvedovali. Tako sta izraelska nadzornika odsla k faraonu in se
zavzela za ljudi. »Prosim, ne ravnaj z nami tako,« sta rotila. »Ne
dajejo nam slame, vendar Se vedno zahtevajo, naj naredimo enako
Stevilo opek kot prej. Pretepajo naju zaradi necesa, kar ni najina
krivda! Krivi so tvoji priganjaci, ker postavljajo tako nerazumne
zahteve.«

Faraon pa je odgovoril: »Samo leni ste! Oc¢itno nimate dovolj
dela. Ce bi bili zaposleni, ne bi govorili: >Odpusti nas, da darujemo
Gospodu.« Zdaj pa se vrnite na delo! Slame ne boste dobivali,

160



KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...7

vendar morate kljub temu dostaviti obi¢ajno koli¢ino opek.« Ker
faraon ni popustil njunim zahtevam, sta izraelska nadzornika
dojela, da sta v resnih tezavah. Ko sta odhajala s faraonovega
dvora, sta srecala Mojzesa in Arona, ki sta ju ¢akala zunaj.

»Naj vama Gospod sodi, da sta nas spravila na tako slab glas pred
faraonom in njegovimi sluZzabniki. Dala sta jim pretvezo, da nas
ubijejo!« (Druga Mojzesova knjiga 5,13-21, prirejeno po zgledu
angleskega prevoda New Living Translations)

Zdaj je bilo Izraelovo ljudstvo razburjeno zaradi Mojzesovega
vodstva. Njegovi pridiganje in usmeritve so jim prinesli stisko in
nadloge. Zaceli so loc¢evati njegovo avtoriteto od BoZje avtoritete,
kar je razvidno iz tega, da so nanj klicali boZansko sodbo.

Vsega je bil kriv Mojzes. Ce bi jih pustil pri miry, jih faraon ne
bi obravnaval s tako strogostjo. Niso se zavedali, da je potek
dogodkov usmerjal Bog sam in ne hudi¢ ali kakSen zmeden
voditelj. Ni¢ se ni zgodilo zunaj njegovega velikega nacrta in
daljnovidnosti. Gospod je zapovedal Mojzesu, naj spregovori
faraonu. Bog je bil tisti, ki je zakrknil faraonovo srce, in ne hudic¢ ali
celo Mojzes sam. To je jasno, ker to potrjuje ve¢ odlomkov:
»Gospod pa je zakrknil faraonovo srce, in ni pustil I1zraelovih sinov
iz svoje deZele.« (Druga Mojzesova knjiga 11,10; oglejte si tudi
Drugo Mojzesovo knjigo 9,12; 10,1 in 20 ter 27) Bolj ko je bilo
faraonovo  srce  zakrknjeno, tezje je Dbilo  Zivljenje
Abrahamovih potomcev.

Po mnogih stiskah so bili Izraelci izpusceni iz Egipta, le da bi
tavali po ogromni puscavi. Brez vode in s pojemajoc¢imi zalogami
hrane so se ponovno zaceli sprasevati: Ali jim ni Mojzes obljubil
svobode in obilja? »Lepo in $irno deZelo, deZzelo, v kateri se cedita
mleko in med.« Bila je $irna, vendar ne tako dobra, kot bi si lahko
mislili, predvsem pa na vidiku ni bilo ne mleka ne medu! Je bil to
njegov koncept svobode in obilja? Ga je res poslal Bog?

Po treh dneh pomanjkanja jih je Mojzes popeljal v kraj,
imenovan Mara, kjer so nasli vodo. Verjetno so pomislili, v redu,

161



POD KRITJEM

morda se bodo stvari zacele spreminjati. Kmalu pa so odkrili, da vode
ne morejo piti, ker je slabe kakovosti. Niso mogli verjeti in med
ljudstvom so se vneli nemiri nevere. Medtem ko so se drug
drugemu pritozevali nad Mojzesom, so njihove kritike postajale
vse ostrejSe. Nezadovoljstvo se je nenadzorovano $irilo kot rak, ki
je okuzil celotno skupnost. Morda je Mojzes vedel dovolj, da je
ljudstvo izpeljal iz stare deZele, vendar ne dovolj, da bi jih popeljal
v novo dezelo.

Izraelovi sinovi so rekli Mojzesu in Aronu: »O da bi umrli po
Gospodovi roki v egiptovski dezeli, ko smo sedeli pri loncih mesa,
ko smo jedli kruha do sitega! Odpeljala sta nas namre¢ v to
puscavo, da z lakoto pomorita vse to obcestvol« (Druga Mojzesova
knjiga 16,3)

Imeli so dovolj. Mojzesove vodstvene sposobnosti so se v
marsi¢em izkazale za jalove. Ali ni bilo Zivljenje za njih boljse,
preden je prevzel vodstvo? Vse, kar so poznali, sta bila izjemen
stres in stiska zaradi njegovega pridiganja v Egiptu. Se bo to kdaj
konc¢alo? Usli so eni stiski, le da bi zasli v naslednjo. Njihov
voditelj jim je obljubil dezelo, v kateri se cedita mleko in med,
vendar so v puscavi videli le susno zemljo, kace in Skorpijone.
Njihov voditelj je moral nekje vmes skreniti s poti ali je bil morda
celo zloben. Pod faraonovo oblastjo so vsaj imeli hrano. Videti je
bilo, da jih Mojzes vodi v smeri muk in lakote. Zivljenje v Egiptu je
bilo boljse! Njihovo pritozevanje se je stopnjevalo do te mere, da so
rekli drug drugemu: »Postavimo si poglavarja in vrnimo se v
Egipt!« (Cetrta Mojzesova knjiga 14,4)

Toda prisluhnite besedam, ki jih je Mojzes namenil tistim, ki so
se navelicali tega od Boga postavljenega voditelja: »... je Gospod
slisal vase godrnjanje, s katerim godrnjate cezenj. A kaj sva midva?
Ni c¢ez naju vaSe godrnjanje, ampak cez Gospoda.« (Druga
Mojzesova knjiga 16,8)

Ti moski in Zenske so mislili, da je njihova nepodrejenost
usmerjena proti Mojzesu in nikakor ni povezana z Bogom. Mislili

162



KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...7

so, da so ta dva uspesno lo¢ili. Ziveli so na podlagi svojega razuma
in ne po nacelu poslusnosti. Tisti, ki zivijo na podlagi svojega
omejenega razuma in okolis¢in, se znajdejo na poti norosti. Ne
bodo izpolnili svojega namena, tisti pa, ki priznavajo in ubogajo
avtoriteto, bodo zavzeli obljube enako kot Jozue in Kaleb.

KAJ, CEZNAM RAZLOCITI ...?

Morda se imate za modrejSe od Izraelovih sinov, ki so presojali po
ocitnih in trenutnih ucinkih odlocitev svojega voditelja. Morda si
domisljate, da ste bolj duhovni, kot Jozue. Ugotovili bi, da je imel
Mojzes prav, in se nikoli ne bi odzvali tako, kot so se odzvali
Izraelovi sinovi, bili bi skupaj z Jozuetom.

To je morda res, vendar moramo biti pri taksnih
predpostavkah previdni. Farizeji so vztrajno trdili: »Ce bi mi Ziveli
v dneh nasih ocetov, ne bi sodelovali z njimi« (Evangelij po Mateju
23,30), vendar je Jezus izjavil, da imajo istega duha kot njihovi
ocetje. Enostavno je razlikovati med pravilnim in napac¢nim, ko je
vse Ze mimo in so bile knjige Ze napisane. Tisto, kar je Jozueta
lo¢ilo od njegovih vrstnikov, ni bilo njegovo razlo¢evanje, temvec
njegova sposobnost, da prepozna resni¢no avtoriteto in se ji
podredi. Iz tega je izviralo pravo razlocevanje.

Slisim neodobravajoce tone v glasovih mnogih, ki trdijo, da
znajo razlocevati, vendar imajo nepodrejena srca. Tudi med
pisanjem te knjige sem v zadnjih Stiriindvajsetih urah pravkar
prejel pismo, v katerem sem se moral soociti z drzo »predan bom,
dokler se bom strinjal« v kombinaciji s »sposobnostjo
razlo¢evanja«. Tisti, ki tako razmisljajo, zmotno verjamejo, da imajo
varen izhod iz resni¢ne podrejenosti.

KDO GA JE POSTAVIL NA TA POLOZAJ?

Morda se sprasujete: »Kaj, ¢e ugotovim, da moj voditelj res ne dela
dobrih odlo¢itev? Ali naj ga Se vedno ubogam, ¢eprav vem, da ga
163



POD KRITJEM

¢aka tragedija?« Ko se ozrem nazaj na svoja leta sluzenja, se veckrat
spomnim tega obcutka frustracije: »Sprejemajo slabo odlocitev!
Zgresili so Bozji namen! So pod negativhim vplivom. Temu se
preprosto ne morem podrediti!l« Toda pogosteje kot ne so bili to
kriki mojega neskrusenega srca in neodvisnosti.

Eno leto sem sluzil kot administrativni pomoc¢nik pastorja in
naletel na stevilne odlocitve, ki so v meni puscale veliko vprasan,;.
Videl sem njegove smernice, ko so preckale mojo mizo, Se preden
so jih razdelili vodjem oddelkov. Nestetokrat sem mislil, da so
njegove odlocitve nespametne, in v svojem srcu godrnjal proti
njim. Nekega dne mi je Duh spregovoril: Rad bi te nekaj vprasal.

Izku$nje so me naucile, da ko me Bog nekaj vprasa, s tem Zeli
razkriti mojo pomanjkljivo modrost.

Odgovoril sem: »Da, Gospod?«

Sem na poloZaj pastorja postavil tebe ali sem na ta poloZaj
postavil njega?

Rekel sem: »Na ta poloZaj si postavil njega.«

Gospod je hitro rekel: Res je. Zato mu kazem stvari, ki mi jih ni
treba kazati tebi, in velikokrat modrost v ozadju neke njegove odlocitve
namenoma ostaja skrita pred tabo, da preverim, ali mu bos sledil tako, kot
on sledi meni.

Nekaj mesecev pozneje se je praviloma izkazalo, da je bila
pastorjeva odlocitev modra. Ko sem se tega zavedal, sem ponovno
dojel, kako me je moj razum zavedel, ker sem ga povzdignil visje
od nacela poslusnosti. Prav to povzroc¢a razkol v cerkvah, domovih
in podjetjih. Bog naSe podrejenosti avtoritetam ni omejil na
obdobja, ko razumemo njihovo modrost, se z njimi strinjamo ali
nam je vse¢, kar govorijo. Rekel je samo: »Ubogajte!«

Pozneje je Gospod spregovoril mojemu srcu: John, ce bi
nameraval, da vsak vernik vse informacije, modrost in vodstvo dobi le v
molitvi in v skupnosti z mano, potem nikoli ne bi vzpostavil avtoritete v
cerkvi. V cerkvi sem postavil avtoritete povsem namenoma, kajti moji
otroci ne bodo mogli dobiti vsega, kar potrebujejo, samo iz svojega

164



KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...7

molitvenega Zivljenja. Nauciti se bodo morali prepoznati in slisati moj
glas tudi prek svojih voditeljev.

Nasa odgovornost ni, da vodstvo pozivamo k doloenim
odloc¢itvam ali celo za nazaj presojamo rezultate. To je naloga
tistega, ki je to osebo postavil na polozaj avtoritete. Ce bi Izraelcem
dovolili, da sodijo Mojzesove odlocitve, bi ta potegnil kratko in bi
se vrnili v Egipt.

Voditelji bodo sojeni in tudi mi bomo sojeni. Voditelji bodo
sojeni za svoje odloc¢itve in njihova sodba bo strozja od nase. Zato
nas je Jezus posvaril: »Od vsakega, ki mu je bilo veliko dano, se bo
veliko zahtevalo, in komur so veliko zaupali, bodo od njega toliko
vec terjali.« (Evangelij po Luku 12,48) Tudi Jakob nas v svojem
pismu svari: »Moji bratje, med vami naj ne bo veliko uciteljev, ker
veste, da bomo stroZzje sojeni.« (3,1)

Po drugi strani pa bo nasa sodba sorazmerna z naso
podrejenostjo, kajti avtoriteta je od Boga. Upirati se pooblas¢eni
avtoriteti pomeni upirati se Bozji avtoriteti. Ne bi smeli prevzemati
pritiska nase, da vnaprej ugotovimo, ali imajo voditelji prav ali ne.
Prav tako ne smemo soditi za nazaj. To ni nase breme, ampak
BoZje. Samo on pozna in lahko spremeni srca, kakor On Zzeli.

VODITELEVO SRCE EV BOZJH ROKAH

Ce se vrnem k pri¢evaniu, ki sem ga delil v drugem poglavju, ko je
moj pastor napovedal preklic hisnih skupin v cerkvi, ne samo da
sem bil prepri¢an, da se moti, verjel sem tudi, da so ga v to
odloc¢itev prepricali drugi in je bila usmerjena proti meni.
Pomembno je bilo tudi dogajanje, ki ga nisem omenil in ki je
zadevalo mojega nadrejenega, vodjo oddelka, v katerem sem delal.
Ni me maral in si je prizadeval, da me odpustijo.

Da bi to dosegel, je postavil zid lo¢itve med mano in vigjim
pastorjem, tako da je vsakemu od naju dajal negativna porocila o
drugem. Vecina njegovih trditev ni bila resni¢na. Poleg tega je

165



POD KRITJEM

sprozil nekaksno kampanjo med vsemi zaposlenimi, ki je bila
usmerjena konkretno proti meni. Zaposleni so moji Zeni, ki je prav
tako delala tam, namigovali: »Zakaj ne pripise tudi imena tvojega
moza?« Vedel sem, kaj po¢ne, vendar so bile moje roke zvezane.

Ko je visji pastor odpovedal hisne skupine, sem to dojemal kot
Se en napad name zaradi laZi in suma, ki jih je sejal ta voditelj.
Prepri¢an sem bil, da je moje »razlocevanje« to¢no. Cutil sem se
toliko bolj upravicenega, da se ne podredim avtoriteti glavnega
pastorja. Nenazadnje je bil zaveden in je posledi¢no sprejel slabo
odlocitev, sem sklepal. Kako bi Bog lahko Zelel, da osem mesecev
trdega dela in potencial mnogih odresitev pride v ni¢? To so bili
razlogi, da sem na sestanku tako nepopustljivo dvajset minut
kljuboval glavnemu pastorju. Ob odhodu sem ¢util, da je pravica
na moji strani, a me je kmalu po prihodu domov Sveti Duh
pograjal. V tem trenutku sem se globoko zavedel: nisem imel
opravka s ¢lovesko avtoriteto, ampak z Bozjo.

Kmalu zatem je Gospod v moje srce vtisnil naslednje besede iz
Svetega pisma. Prinesle so jasnost v podobne situacije in usmeritev
sredi tezav:

Kréljevo srce je v Gospodovi roki kakor vodni prekopi,
usmerja ga, kamor mu je ljubo. (Pregovori 21,1)

Kralj predstavlja tistega, ki ima avtoriteto nad vami. Ne glede
na to, ali je bogaboje¢ ali krut, njegovo srce je Se vedno v
Gospodovi roki. Vrstica ne pravi: »Srce dobrega kralja je v
Gospodovi roki.« Ni pomembno, pod ¢igavim vplivom je; njegovo
srce ostaja v Gospodovi roki. Ni namre¢ zapisano: »Dokler kralj ni
pod napac¢nim vplivom, Gospod usmerja njegovo srce, kakor mu
je ljubo.«

KAJ, CE VEMO, DA JE TO SLABA ODLOCITEV?

Kaj, ¢e ne gre samo za razloCevanje, vendar smo povsem
prepric¢ani, da avtoriteta sprejema slabo odlocitev? Kaj, ¢e imamo
166



KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...7

konkretne dokaze, da je voditelj pod vplivom zlohotnega porocila?
Ali ni nikakrsnega izhoda? Obstaja kaj, kar lahko storimo, da bi
pomagali nasemu voditelju? Odgovor je pritrdilen.

Odli¢en primer taksne situacije je Estera. Abrahamovi potomci
so bili v ujetnistvu pod vladavino Perzijcev. Hudobni Haman je
skoval zlohoten nacrt, s katerim je vplival na perzijskega kralja
Ahasvérja, da je podpisal odlok o pobijanju vseh Judov. Kralj sam
je dolocil dan.

Kraljica Estera je bila Abrahamova potomka, vendar na
zahtevo svojega strica Mordohaja tega ni nikomur razkrila. Tako je
Mordohaj odsel k Esteri in jo prosil, naj v imenu svojega ljudstva
stopi pred kralja. Razumel je, da bi to zanjo lahko pomenilo smrt.
Izgubila bi lahko vse, vendar ni imela ni¢ za pridobiti, bila je
kraljica in njena skrivnost je bila na varnem.

Estera se je odlocila, da se bo pritozila kralju. Po treh dneh
posta je stopila v notranji dvor hige kralja Ahasvérja in Bog ji je dal
kraljevo naklonjenost. Vprasal jo je, kaj zZeli, in povabila ga je na
gostijo, ki jo je nameravala pripraviti zanj in za Haména. Privolil je
in tako sta se ji oba pridruzila pri mizi.

Pozneje tistega vecera kralj ni mogel spati. Ukazal je svojim
sluzabnikom, naj mu berejo knjigo spominov. Med branjem se je
zavedal, da mu je Jud Mardohaj resil Zivljenje, a za svoje dejanje ni
bil nikoli nagrajen. Kralj je razmisljal o nac¢inu, kako bi ga lahko
pocastil, in za nasvet prosil Hamana. Hamén si je zmotno
predstavljal, da namerava kralj nagraditi njega, in si je zamislil
dovr$en nacin, kako pocastiti tega neznanega ¢loveka. Kralj je nato
razkril, da je ta ¢lovek Mordohaj, in je izvedbo nacrta za njegovo
pocastitev. na Hamanovo veliko nezadovoljstvo zaupal prav
njemu. Bog je Ze pripravljal srce tega kralja na besede, ki jih je
Estera nameravala izrec¢i na gostiji.

Ko se je Estera srecala s kraljem in Hamanom na Ze drugi
gostiji, jo je kralj ponovno vprasal, kaj Zeli.

167



POD KRITJEM

»Kraljica Estera je odgovorila in rekla: >Ce sem nasla milost v tvojih
oceh, o kralj, in ¢e je kralju vse¢, naj mi bo podarjeno moje Zivljenje na
mojo Zeljo in moje ljudstvo na mojo prosnjo. Kajti prodani smo, jaz in
moje ljudstvo za pokoncanje, morijo in pogubo. Ko bi bili prodani za
suznje in dekle, bi molcala, kajti ta stiska ne bi veljala kot oskodovanje
kralja.«« (Estera 7,3-4)

Treba je izpostaviti nekaj stvari. Prvi¢, kralj je ocitno sprejel
grozno in neobves¢eno odlocitev, vendar je Se vedno govorila z
njim s spostovanjem in ohranjala podrejeno srce. Drugi¢, svojo
modrost je posredovala z izjemno poniZnostjo in z mislijo na
njegovo korist, ne le svojo. Prosila ga je, vendar mu je dovolila, da
sprejme konc¢no odlocitev. Ni rekla: »Ti nespametni moz, poslusal
si morilca. Ali ne razumes, da si zaradi ukaza, ki si ga izdal, sam v
izgubi?« Rac¢unala je na eno stvar: da bo Bog usmeril njegovo srce.
Gospod je usmeril njegov sklep in kralj je hudobnega moza
Hamana dal obesiti. Judje so bili reSeni pokola.

Estera je imela konkretne dokaze, da njen voditelj ni imel
pravih dejstev, ni ravnala samo na podlagi svojega razlocevanja.
Odsla je k njemu v poniZnosti in kralju zadevo predstavila tako, da
je lahko sprejel odloc¢itev. Ni ga omalovazevala, silila ali
manipulirala z njim. Zaupala je v mo¢ Svetega Duha, da usmeri
srce njenega gospoda.

NEPOZNAVAN JE VSEH DEJSTEV

V Svetem pismu vidimo poleg primerov, ko je bil voditelj pod
napac¢nim vlivom, tudi situacije, ko se je voditelj odlo¢il, preden se
je pozanimal o vseh dejstvih ali sliSal celotno zgodbo. Tak primer
vidimo pri Davidu in kralju Savlu. Filistejski velikan je Stirideset
dni ustrahoval BoZje bojne vrste. Izzval je Izraela, naj poslje prvaka
v boj, da bi se zadeva lahko reSila z enim dvobojem. David je
opazil, da so vsi vojaki prestraSeni in si ne upajo odzvati se na

168



KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...7

velikanove groZnje. Bog pa mu je polozZil na srce Zeljo, da se bori.
Toda kralj Savel ga je pogledal in rekel: »Nikakor. Ti si samo otrok
in ¢e izgubis§, bomo vsi morali sluziti tej vojskil«
(avtorjeva priredba)

Ko je David to slisal, se ni prepiral, temve¢ ga je prosil:

»Tvoj hlapec je pasel drobnico svojega oceta. Ce je prigel lev ali
medved in odnesel jagnje iz ¢rede, sem tekel za njim, ga udaril in resil
jagnje iz njegovega zrela. Ce pa se je vzdignil nadme, sem ga zgrabil za
grivo, ga udaril in usmrtil. Tvoj sluzabnik je pobil tako leva kot medveda
in ta neobrezani Filistejec bo kakor eden izmed njiju, ker je zasmehoval
bojne vrste zivega Boga!... Gospod, ki me je resil iz levjih Sap in iz
medvedjih 8ap, on me bo resil iz roke tega Filistejca.« (Prva Samuelova
knjiga 17,34-37)

Ko je informacije predstavljal avtoriteti, je v njegovem pristopu
¢utiti spostovanje. Predstavil je tiste podatke, o katerih je vedel, da
so kralju manjkali pri njegovi prvotni odlo¢itvi. Po tem je David
zaupal v BoZjo sposobnost, da usmeri srce njegovega voditelja.
Verjel je, da se bo to, kar mu je Bog poloZil v srce, uresnicilo prek
kraljeve odlocitve. S tem, ko je ostal poniZen in podrejen, je aktivno
vkljucil Boga. Savel je rekel Davidu: »Pojdi in Gospod bodi s
teboj!« (Prva Samuelova knjiga 17,34-37)

RESNICNA PRIPROSNJA

Se en svetopisemski primer, kako prositi voditelja, potem ko se je
ze odlocil, najdemo pri Abigdjili. Poroc¢ena je bila s krutim in
hudobnim bogatasem po imenu Nabal. David je potreboval hrano,
ker je Savel kar naprej ogrozal njegovo Zivljenje. David je Nabalu
poslal pro$njo za zaloge; vedel je, da je ¢as praznikov in da imajo
hrane v izobilju. David je pred tem $¢itil Nabélove sluzabnike in
nikoli ni ni¢esar vzel od njih.

169



POD KRITJEM

Ne samo da je Nabal zavrnil Davidovo prosnjo, tudi zalil ga je.
Nabalovo ravnanje je Davida razjezilo in zbral je Stiristo svojih
moz, da bi se masceval. Nameraval je unic¢iti Nabala in vse
njegove moze.

Beseda je prisla do Nabalove Zzene Abigdjile, ki je hitro
pripravila daritev kruha, vina, mesa, Zita, rozin in fig. Nato je
odjahala proti Davidu, da bi prestregla njega in njegove moze. Ko
jih je zagledala, je sestopila in padla na obraz pred Davidom. Nato
je izrekla naslednjo priprosnjo:

»Na meni, moj gospod, naj bo krivda! Naj sme, prosim, tvoja dekla
govoriti na tvoja uSesa! Poslusaj besede svoje dekle! Nikar naj se moj
gospod ne ozira na tega ni¢vredneza, na Nabala! Zares, kakor mu je ime,
takSen je. Nabal mu je ime in norost je z njim. Jaz pa, tvoja dekla, nisem
videla mladeni¢ev mojega gospoda, ki si jih poslal. In zdaj, moj gospod,
kakor zivi Gospod in kakor zivi tvoja dusa, Gospod te je zadrzal, da ne bi
priSel v krvno krivdo in si pomagal s svojo roko. In zdaj naj se tvojim
sovraznikom in tistim, ki Zelijo htido mojemu gospodu, zgodi kakor
Nabalu! Ta blagoslov pa, ki ga je tvoja sluzabnica prinesla mojemu
gospodu, naj se d4 mladenicem, ki hodijo za stopinjami mojega gospoda.
Odpusti, prosim, pregreho svoji dekli! Zares, Gospod bo mojemu
gospodu zagotovo naredil trajno hiSo, kajti moj gospod bije Gospodove
boje in vse tvoje dni se v tebi ne bo naslo hudega ... Ko bo Gospod storil
dobro mojemu gospodu, se spomni svoje deklel« (Prva Samuelova
knjiga 25,24-31)

Dovolite mi, da tocko za tocko izpostavim vse, kar je ta Zenska
storila za svojega moZa, za svojo druzino in za Davida:

1. Davida je nagovorila z velikim spostovanjem in se veckrat
predstavila kot njegova sluzabnica.

2. Davidu in njegovim mozem je prinesla velikodusno darilo,
kar odraZa njeno skrb za njih in za njihovo dobrobit.

170



KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...7

3. Posredovala je za svoje gospodinjstvo tako, da je prevzela
odgovornost, kot bi bila ona kriva. Pravzaprav je dejanje
imenovala svojo »pregreho«.

4. Sstrahom in trepetom je opozorila Davida, da bi bil greh,
¢e bi povzrocil taksno prelivanje krvi.

5. Davida je spomnila, da ga je Bog masceval in izpolnil
obljube, ki mu jih je dal.

6. Davida je prosila, naj se je spomni, ko bo napredoval.

Morda se sprasujete: »Kako je ta Zenska pocastila svojega moZa?«
Resila ga je pred pokolom. Njen moz je gresil proti tem moZem in
Gospodovemu maziljencu. Ce bi opravidevala njegovo vedenje, bi
Davidu dala Se ve¢ razlogov za mascevanje. Prilivala bi olje na
njegov ogenj in pospesila njegovo pogubo. Kaj pomaga povrsinsko
spostovanje, ki vodi v smrt vaSega moza?

Ce bi resni¢no zelela osramotiti Nabéla, bi morala redi:
»Odhajam od tod, moj moZ pa naj dobi, kar si zasluzi, ker je
bedak.« Ali pa bi lahko 8la k Davidu in mu rekla: »Poslu$aj, ni¢
nimam s tem. Jaz bi ti dala vse, kar potrebujes. Ko sem slisala, kaj
je storil moj nespametni moz, sem prisla z nekaj hrane zate in za
tvoje moze, vi pa kar nadaljujte s svojimi nacrti, da ga ubijete, ker
je bedak in podlez. Zasluzi si vse, kar mu namerava$ storiti.« S
taksnim ravnanjem bi onecastila svojega moza.

Pripro$nja v imenu nekoga ne pomeni, da ignoriramo
pregreho, ampak jo priznavamo. Pomeni, da se postavimo med
tega cloveka in grozeco sodbo. V bistvu recemo: »Vem, da si
zasluzi sodbo, vendar prosim za usmiljenje. Vse bom prevzel nase
in stopil na njegovo mesto.«

Toc¢no to je naredila tudi Abigajila. David je prisel, da prinese
sodbo, Abigajila pa je prisla, da prosi za milost. Prisluhnimo
njenim besedam: »Odpusti, prosim, pregreho svoji dekli!«

Tako je govorila, da bi preprecila Davidu, da gresi in se

171



POD KRITJEM

mascuje na svojo roko. BoZja beseda zapoveduje: »Ne mascuj se in
ne bodi zamerljiv do sinov svojega ljudstva.« (Tretja Mojzesova
knjiga 19,18) Medtem ko je stala v vrzeli, je iskala milost in
pravi¢nost za Davida.

Abigajila ni opravljivo govorila sosedom ali prijateljem: »Veste,
da sem porocena z lopovom. Je najvedja zguba, kar jih poznam.«
Prav tako ni govorila z Davidom o svojem moZzu iz sovrastva, jeze,
ogorcenja, nespostovanja ali mascevanja. Govorila je, da bi resila
zivljenja. Prisluhnite, kaj je dosegla s svojo priprosnjo:

David je rekel Abigajili: »Hvaljen bodi Gospod, Bog Izraelov, ki te je
ta dan poslal meni naproti! Blagoslovljena bodi tvoja razumnost in
blagoslovljena bodi ti sama, ki si me danes zadrzala, da nisem prisel v
krvno krivdo in si pomagal s svojo roko! Toda kakor Zzivi Gospod,
Izraelov Bog, ki mi je zabranil, da bi ti storil hiido, zares, ko mi ne bi bila
hitro prisla naproti, zares, Nabalu do jutranjega svita ne bi preostalo ni¢
moskega.« In David je vzel iz njene roke, kar mu je prinesla, njej pa je
rekel: »Pojdi v miru v svojo hiSo! Glej, uslisal sem tvoj glas in se ozrl
nate.« (Prva Samuelova knjiga 25,32-35)

Ko se je Abiggjila vrnila domov, je njen moZz priredil gostijo
zase. Ni imel pojma, kaj bi se skoraj zgodilo. Tistega vecera se je
odlo¢ila, da mu ne bo ni¢ povedala. Naslednje jutro mu je
povedala, kako mu je resila Zivljenje. Ko je slisal, mu je srce
omrtvelo kakor kamen. Deset dni pozneje je Gospod udaril Nabala,
da je umrl. Hudobnemu ¢loveku se ni masceval David ali Abigdjila,
bila je Bozja roka, ki je prinesla masc¢evanje naden;.

ZAVOLJO TISTEGA, KI IMA AVTORITETO

Mojzes se je znasel v polozaju, ko je bil primoran sprasevati se o
odlo¢itvi avtoritete - Boga! To se je zgodilo veckrat. Oglejmo si prvi
primer. Izraelci so gresili, ker so zgradili zlato tele in ga nato castili.
Bog je bil tako jezen, da je rekel Mojzesu, da jih bo pobil in iz
Mojzesa naredil narod. Prisluhnite Mojzesovi prosnji:

172



KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...7

Moijzes pa je blazil obli¢je Gospoda, svojega Boga, in je rekel: »Zakaj,
Gospod, se vnema tvoja jeza proti tvojemu ljudstvu, ki si ga izpeljal iz
egiptovske dezele z veliko moc¢jo in z moé¢no roko? Zakaj naj bi Egipc¢ani
govorili in rekli: >S hudobnim namenom jih je izpeljal, da jih pomori v
gorah in iztrebi s povrsja zemlje.« Odvrni se od svoje togotne jeze in naj ti
bo zal zaradi hudega, ki si ga namenil svojemu ljudstvu! Spomni se svojih
sluzabnikov Abrahama, Izaka in Izraela, ki si jim prisegel pri sebi in jim
govoril: >Namnozil bom vase potomstvo, da jih bo, kolikor je zvezd na
nebu, in vso to dezelo, ki sem jo obljubil, bom dal vasim potomcem, da jo
prejmejo v ve¢no posest.«« (Druga Mojzesova knjiga 32,11-13)

Izpostaviti je treba ve¢ stvari. Prvi¢, Mojzes je govoril v popolni
podrejenosti ter s strahom in trepetom. Drugi¢, Mojzes je strastno
prosil oziroma rotil Boga, nikoli ni zapovedal. Tretji¢, govoril je
predvsem v BoZjo korist, ne v korist ljudstva. V bistvu je Mojzes
rekel: »Kaj pa tvoj ugled, za katerega si si prizadeval stiristo let, da
bi ga vzpostavil? Tvoje ime je zdaj znano po vsej zemlji, vendar ga
bo$ omadezeval, ¢e ne bo$ uspel dokoncati tega, kar si zacel.« Ker
je Mojzes to storil predvsem zaradi Gospoda, je lahko izzval BoZjo
odlocitev. Njegov motiv ni bil sebi¢en, usmerjen je bil na druge.

Preden se na voditelja obrnemo s pripro$njo, se moramo
vprasati: »V ¢igavo korist predvsem govorim te besede?« Tudi ko
je Mojzes spomnil Boga na njegovo obljubo Abrahamu, je bilo to Se
vedno predvsem zaradi Gospoda. Spomnil je Boga, kako
pomembna je njegova beseda. Mojzes je bil osredoto¢en na prave
re¢i, ker je imel pravilno drzo srca. Bil je Bozji sluzabnik, zato je
najprej pomislil na Boga, preden je pomislil nase ali na Izraelove
sinove. Bozji odgovor se je glasil: »Tedaj je bilo Gospodu Zal zaradi
hudega, o katerem je govoril, da bi ga storil svojemu ljudstvu.«
(Druga Mojzesova knjiga 32,14)

Bog si je premislil! Odlocitev je bila razveljavljena. Rad bi
izpostavil Se eno pomembno toc¢ko. Mojzes je lahko tako
neposredno govoril z Bogom, ker mu je vedno znova dokazoval
svojo zvestobo. To nacelo lahko prenesem v nas ¢as z naslednjim

173



POD KRITJEM

primerom. Z Liso imava zaposlene, ki so nama v preteklih letih
vedno znova dokazali svojo zvestobo. UZivajo vec¢jo naklonjenost
in nas lahko prej za nekaj prosijo kot drugi, ki so pravkar zaceli
delati za nas. Pravico, da govorite v Zivljenje voditelja, si morate
prisluziti. To dosezete s pripadnostjo, integriteto in zvestobo. Ne
more vsak govoriti v Zivljenje voditelja na ta nacin.

Druga pomembna tocka je, da Mojzes o Bozji odlocitvi ni
govoril drugim, ampak je o njegovi odlocitvi govoril z Bogom.
Izraelovi sinovi so veckrat razjezili Gospoda, ker so nenehno
godrnjali in izraZali svoje nestrinjanje z njegovimi potmi. Temu se
rece tudi pritoZevanje in Bog to sovrazi! To vedenje je zelo nevarno
in se mu je treba za vsako ceno izogibati. Ko godrnjamo in se
pritozujemo nad odloc¢itvami avtoritet, sejemo razdor in
spodbujamo upor. V poznejsem poglavju bomo videli, da taksno
ravnanje prinasa dolo¢eno sodbo.

Z ljudmi, ki delajo zame, imam poseben dogovor. Ce sprejmem
odlocitev, za katero menijo, da je neobvescena, me lahko enkrat
opozorijo, ¢e pa se pojavijo nova dejstva, ki bi lahko vplivala na
odloc¢itev, me lahko ponovno opozorijo. Ko me opozarjajo, je
pomembno, da skrbno premislijo in svojo stvar predstavijo tako, da
razumem, kaj Zelijo povedati. Pogosto sem spremenil odlocitev, ko
sem se seznanil z dodatnimi informacijami. Ce pa me opozorijo in
kljub temu ostajam pri prvotni odlo¢itvi, potem gremo v strinjanju
naprej. Ce gremo naprej v enotnosti in sem se zmotil, nas Bog $e
vedno varuje. Varoval bo mene in tiste, ki so mi podrejeni, ¢e bomo
ravnali z integriteto. David je rekel: »Popolnost in iskrenost naj me
varujeta, saj upam vate.« (Psalm 25,21)

KAJ, CE ETO VNASPROTJU STEM, KAR MI E BOG POKAZAL?

Morda se Se vedno sprasujete: »Kaj, ¢e mi avtoriteta naroc¢i nekaj,

kar je v nasprotju s tem, kar sem cutil v molitvi?« To je dobro

vprasanje in ga je treba obravnavati. Naj se vrnem k primeru, ki
174



KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...7

sem ga navedel v drugem poglavju. Preden sem zacel s
programom »zabav« za mlade, sem v molitvi iskreno iskal
Gospoda in bil sem prepri¢an, da mi je te stvari narocil. Do
danasnjega dne sem prepri¢an, da mi je narocil, naj zacnem s
hignimi skupinami, ker se je celotna situacija izkazala za preizkus,
ali bom ubogal avtoriteto, pod katero me je postavil.

Sveto pismo je polno primerov, kako je Bog preizkusal svoje
ljudstvo. Ko je Bog rekel Abrahamu, naj daruje Izaka kot Zgalno
daritev, Sveto pismo izrecno pravi, da »je Bog preizkusal
Abrahama« (Prva Mojzesova knjiga 22,1). Gospod ni nikoli
nameraval, da bi Abraham ubil svojega sina, vendar je dovolil, da
je Abraham tri dni hodil proti gori in ga ni ustavil, dokler ni
dvignil noza. Bog je iz Abrahamovih dejanj poslusnosti razbral
njegovo neomajno zvestobo. Ali vidi enako tudi v nas danes?

Apostol Pavel je korintski cerkvi v svojem prvem pismu narocil
nekaj, kar je v drugem pismu nekoliko spremenil. Ko je spremenil
svoja navodila cerkvi, je podal naslednjo znamenito izjavo:

»Saj sem vam prav zato tudi pisal, da bi spoznal vaso preizkusenost,
ce ste res v vsem poslusni.« (Drugo pismo Korin¢anom 2,9)

Pavel jim je dal navodila z enim samim namenom: da vidi, ali se
bodo podredili njegovi avtoriteti. Imam zelo modrega prijatelja, ki
ze veliko let sluzi kot pastor. Povedal mi je, da nepodrejenost v
svoji ekipi odkrije tako, da poda neko navodilo, ki je videti
nesmiselno. Rekel je: »John, kmalu zatem slis§im tarnanje in
pritoZzevanje uporniskih posameznikov. Te stvari obravnavam,
nato pa navodilo razveljavim.«

Pavel je dal ukaz, da bi preveril, ali bodo v vsem upostevali
njegova navodila. Klju¢na beseda je v vsem. Njegov ukaz je bil
zahteven, kar je imelo svoj namen. Namen je bil naslednji: ¢e bodo
upostevali to navodilo, bodo sledili tudi vsem drugim napotkom.

Toc¢no to je Bog storil z Abrahamom. Izbral je tisto, kar je bilo

175



POD KRITJEM

za Abrahama najteZje: odpovedati se je moral tistemu, kar je bilo v
njegovem Zivljenju najpomembnejSe, obljubi, na katero je cakal
petindvajset let. To ni bilo nekaj Abrahamovega, 8lo je za tisto, kar
mu je Bog obljubil v molitvi. Abrahamu bi bilo laZje, ¢e bi moral na
oltar poloZiti samega sebe, a Bog je Zelel najpomembnejgo stvar. Ce
bo Abraham poslusen v tej zadevi, bo poslusen tudi v vseh
drugih stvareh!

Glavni pastor mi je rekel, naj se odpovem tistemu, kar se mi je
zdelo najpomembnejSe. S tem sem se ukvarjal mesece in vsi so to
vedeli. Zdelo se mi je, da ta projekt obljublja odresenje Stevilnih
dus za kraljestvo. To je bil moj klju¢ za uspesno sluzenje mladim.
Moj ugled je bil ogrozen, ker sem vsem povedal, da je to Bozja
volja. V molitvi sem ¢util, da moram zaceti ta projekt. Nisem vedel,
da gre za preizkus, in pogosto Bozjih preizkusov ne prepoznamo,
dokler ni vsega konec, vedno pa razkrijejo stanje nasega srca.

Moje zabave za mlade bi morda pripeljale $tevilne duse v
kraljestvo, toda Boga bolj skrbi, da v nasih srcih zavlada njegova
avtoriteta, kot pa da njegovo delo opravimo z nasimi lastnimi
metodami. On je Bog; ima Se veliko drugih svezih idej, kako priti
do izgubljenih dus. Cesar ni mogoce zaobiti, je nacelo podrejenosti
v c¢lovekovem srcu, ker brez tega clovek ne more vstopiti v
kraljestvo, in za nepodrejeno srce ni druge izbire.

V svojih srcih moramo vzpostaviti kriti¢no in zahtevno nacelo.
Ko Bog enkrat prenese svojo avtoriteto na ljudi, je ne razveljavi.
Edina izjema je, ko voditelj neposredno krsi zapisano besedo ali
Bozje zakone. Niti Bog sam ne bo izpodrinil prenesene avtoritete,
ki jo je vzpostavil. Ne moremo ignorirati prenesene avtoritete in
razglaSati, da se podrejamo samo Bogu. Mojzes je to nacelo razlagal
poglavarjem Izraelovih rodov:

»Tole je zapovedal Gospod: ... >Kadar pa se Zenska, ko je $e mlada v
hisi svojega oceta, zaobljubi Gospodu ali se zaveZe, da se bo cesa drzala,
in njen oce slisi o njeni zaobljubi ali o obvezi, h kateri se je zavezala, in ji

176



KAJ, CE MI AVTORITETA NAROCI ...7

oce to pusti, tedaj veljajo vse njene zaobljube in obveze, h katerim se je
zavezala. Ce pa ji oce na dan, ko o tem slisi, to prepove, tedaj ne velja nobena
od njenih zaobljub, nobena obveza, h kateri se je zavezala. Gospod ji bo
odpustil, kajti oce ji je prepovedal. «« (Cetrta Mojzesova knjiga 30,1-5,
poudarek dodan)

Mojzes je Se dodatno utrdil to nacelo s tem, da ga je uporabil
tudi za odnos med mozem in Zeno. Bog, najvisja oziroma
neposredna avtoriteta, podpira tisto, kar pooblas¢ena avtoriteta
odobri. Prav tako razveljavi, kar pooblas¢ena avtoriteta preklice.
Gospod spostuje svojo pooblas¢eno avtoriteto. Dokler je mlada
zenska pod ocetovo avtoriteto ali Zena pod mozevo avtoriteto, bo
Bog opravil z ocetom ali mozem, Zensko pa odvezal odgovornosti.

To nacelo je splosno prisotno v naukih Svetega pisma in se ne
nanasa le na druzino, temvec tudi na druga podrocja pooblascene
avtoritete. Se enkrat bi rad poudaril, da obstajajo izjeme, in sicer ko
nam avtoriteta naro¢i nekaj, kar je v neposrednem nasprotju z
Bozjimi zapovedmi. Zal mi je, ko sem pri¢a, da ljudje v sluzenju
izjavijo: »Moj pastor mi je sicer rekel, naj tega ne po¢nem, vendar
ne slisi Boga, zato bom to Se vedno ovinkoma storil.« Ni
pomembno, kaj verjamete, da ste v molitvi slisali; ¢e je to v
nasprotju z navodili vaSe avtoritete, se s tem wupirate tudi
Bozji avtoriteti!

Primerov, ki bi jih lahko navedel, je nesteto. Odkril sem, da ko
v nasem srcu zagori razodetje, dobimo tudi odgovor na mnoga
vprasanja in resitev Stevilnih tezav. To ne more biti iz¢rpna knjiga
primerov in razlag. Kar nas zanima, je razodetje avtoritete, ki je
razodetje Boga samega, saj sta on in njegova avtoriteta nelocljiva.
Kot sem vas spodbujal na zacetku, vpijte k Bogu in ga prosite, naj
med branjem te knjige vzge nacelo bogabojece podrejenosti v vasa
srca, sicer boste na koncu imeli ve¢ vprasanj kot na zacetku.

177



POD KRITJEM

V naslednjem poglavju bomo odkrili, kako obravnavati
nepravi¢no ravnanje in kako se odzvati na osorne avtoritete. Videli
bomo, da ima Bog v taksnih situacijah za nas veli¢asten nacrt.

178



TRINAJSTO POGLAVJE

N EPRAVICNA OBRAVNAVA

Biti zlomljen ne pomeni biti oslabljen. Nanasa se na
podrejenost avtoriteti.

og, nas Oce, ima dolocen cilj, ki ga Zeli doseci v vsakem od

nas. Naj vas opozorim, da se morda ne bo zdel prijeten,

priljubljen ali brez bole¢in, vendar je najbolj$i za nas.
Njegova Zelja je, da nas zlomi. Sveto pismo to jasno pove:

Zakaj nad klavno daritvijo nimas veselja,

¢e bi ti namenil Zgalno daritev, bi je ne maral.

Moja daritev Bogu je potrt duh,

potrtega in pobitega srca, o Bog, ne preziras. (Psalm 51,18-19)

Blizu je Gospod tistim, ki so skrusenega srca, in tiste, ki so potrtega
duha, resuje. (Psalm 34,19)

Predpogoj za intimnost z Gospodom je skrugeno srce. Ceprav
proces ni prijeten, bliZina njegove prisotnosti dale¢ odtehta
povezane tegobe. David se je tega naucil Ze kot mladeni¢. V svojih
psalmih nam razgrinja svoje skruseno srce. Do njega ne pridemo z
Zivljenjem Zrtev in poZrtvovanja, temvec s poslusnostjo.

179



POD KRITEM

ZLOMLENOST JE POVEZANA Z AVTORITETO

Dovolite mi, da ponazorim. Vojaski konj ni primeren za sluZenje,
dokler se njegova volja ne zlomi. Ceprav je morda mocnejsi,
hitrej$i in bolj nadarjen od vseh drugih konj v hlevu, ne more
sluziti, dokler ni zlomljen. Ostal bo v hlevu, medtem ko bodo man;
nadarjeni konji 8li v bitko. Biti zlomljen ne pomeni biti oslabljen.
Nanasa se na podrejenost avtoriteti.

V primeru konja je jezdec njegov gospodar. Ce je konj uspesno
zlomljen in streniran, mu gre zaupati v vseh okolis¢inah. V vrocini
bitke, ko okrog njega letijo krogle ali puscice, ne bo trznil. Kljub
vihtenju mecev in sekir se ne bo umaknil. Ko se dvigajo pistole in
streljajo topovi, ne bo odstopil od Zelja svojega gospodarja. Ostal
bo trdno podrejen svojemu gospodarju, ne glede na to, kdo sedi na
njem. Odpovedal se bo vsem poskusom reSevanje sebe, da bi le
izpolnil ukaze svojega jezdeca.

Ta proces lomljenja edinstveno poteka v vsakem posamezniku
skladno z navodili Gospoda samega. On je edini, ki ve, kdaj je
proces resni¢no koncan in ste vi pripravljeni sluziti na nacin, na
katerega vas on Zeli uporabiti. Vsaka nova raven prinasa Se en
krog lomljenja.

Dobro se spominjam preteklih procesov, ki sem jih prestal. Vse
prepogosto sem bil prepri¢an, da sem pripravljen in usposobljen za
naslednjo raven sluzenja veliko prej, kot sem dejansko bil.
Samozavestno sem izjavil: »V celoti sem podrejen tvoji avtoriteti.
Vem, da sem pripravljen na sluzenje, za katero si me poklical.«
Toda zreli verniki okrog mene so vedeli, da Se zdale¢ nisem
zlomljen. In tako je sledil Se en krog brcanja, zvijanja in borbe za
moje pravice.

KAJPA OSORNIVODITELJ?

Tako kot pri konjih je tudi v naSem Zivljenju proces lomljenja
povezan z naSim odzivom na avtoriteto. Bog po meri prikroji

180



NEPRAVICNA OBRAVNAVA

proces za vsakega od nas in to vedno vklju¢uje neko obliko
vodenja. Zato je Peter zapisal:

»Zaradi Gospoda se podredite vsaki ¢loveski ustanovi ... Sluzabniki, z
vsem strahom se podrejajte svojim gospodarjem, pa ne le dobrim in
prijaznim, ampak tudi osornim.« (Prvo Petrovo pismo 2,13 in 18)

Prevedimo te besede v sodobni jezik. SluZabnike bi lahko
opredelili kot zaposlene, Studente, c¢lane cerkve ali obcane.
Gospodarji so lahko delodajalci, ucitelji, cerkveni voditelji ali
predstavniki drZzavne oblasti. Vec¢ina od nas je imela dobre in
prijazne voditelje in smo jih imeli radi. Enostavno se jim je bilo
podrejati. Vendar pa nam Bog zapoveduje, naj bomo podrejeni ne
le dobrim in prijaznim, ampak tudi osornim!

Grska beseda za »osorne« je skolios. Thayerjev grski slovar to
besedo opredeljuje kot »pokvarjen, perverzen, hudoben,
nepravicen in napadalen.« Vineov slovar opredeljuje besedo kot
povezano s »tiranskimi ali nepraviénimi gospodarji«. Ali nam
Gospod naroca, naj se podredimo takim voditeljem?

Oglejmo si Se nekaj drugih prevodov. Angleski prevod New
Century Version pravi: »Ne le tistim, ki so dobri in prijazni, ampak
tudi tistim, ki so neposteni.« Prevod Contemporary English
Version pravi: »Tako ravnajte, ne samo s tistimi, ki so prijazni in
obzirni, ampak tudi s tistim, ki so kruti.« Besedilo New American
Standard Bible pravi: »Ne le tiste, ki so dobri in prijazni, ampak
tudi tiste, ki ravnajo nerazumno.« Te zapovedi ne moremo
spregledati, zato is¢imo BoZjo modrost v njej.

A v resnici Petrove besede postanejo Se neprijetnejSe, preden
postanejo lazje. Nadaljeval je: »Kajti to, da kdo po krivici trpi, a
bridkosti prenasa, ker se zaveda Boga, je hvalevredno.« (Prvo
Petrovo pismo 2,19, poudarek dodan)

Spomnim se dogodka, ki se je zgodil z mojo Zeno in enim od
mojih starejsih sinov. Cutil je, da je njegov brat dobil ve¢ kot on in

181



POD KRITEM

da je bil deleZen nepravi¢ne obravnave. Protestiral je: »Mama, to
ni pravicno!«

Moja zena je mirno odgovorila: »Sin, Zivljenje ni pravi¢no!«

Pogledal jo je, kot bi hotel rec¢i: »Kako lahko to reces? Si
moja mama.«

Lisa ga je vprasala: »Ali je bilo pravi¢no, da je Jezus sprejel naso
kazen in umrl na kriZu, ko ni storil ni¢ slabega?«

Oc¢i mojega sina so zaznale modrost in je utihnil.

KRISTUSOV PRIMER

Peter nadaljuje: »Saj ste bili vendar za to poklicani.« Vsaki¢, ko
pridigam iz tega odlomka Svetega pisma, praviloma povabim
ljudi, naj dvignejo pogled od svetopisemskega besedila in z
navduSenjem recem: »Vsi izgovorite te besede: >To je moj klic!««
Ves ¢as govorimo o svojem Zivljenjskem klicu. No, ta je eden
izmed njih. PosluSajte, kaj pravi Peter: »Saj ste bili vendar za to
poklicani [to je nelocljivo od vadega klica]. Saj je tudi Kristus trpel
za vas in vam zapustil zgled, da bi hodili po njegovih stopinjah.«
(Prvo Petrovo pismo 2,21, dodano po zgledu angleskega prevoda
Amplified Bible)

Kako je trpel? Peter je to pojasnil v prej$nji vrstici: nepravi¢no
obravnavanje s strani pooblas¢ene avtoritete. Vcasih nas Bog
postavi v situacije, ko smo deleZzni nerazumne obravnave s strani
avtoritete, tako je bilo na primer pri Davidu, JoZefu, Danielu,
apostolu Pavlu in drugih. Poklicani smo, da ravnamo pravilno,
Jezus pa nam je zapustil svoj osebni zgled, kako.

Morda se zdaj sprasujete: »Kaj dobrega prinasa trpljenje zaradi
krutega ravnanja voditeljev?« Ta koncept je v nasprotju z nasim
naravnim umom, saj se njegova logika zdi absurdna. Vendar pa
Bozja modrost skozi tak$no obravnavo v nas oblikuje podrejeno
srce na tri nacine. Prvi¢, daje prostor Bozji pravi¢ni sodbi. Drugi¢, v
nas razvija Kristusov znacaj. Tretji¢, nasa podrejenost ob taksni

182



NEPRAVICNA OBRAVNAVA

obravnavi poveli¢uje Boga.

Pavel v uvodu svoje razprave o podrejanju oblastem pravi: »Ne
mascujte se na svojo roko, ljubi, ampak dajte prostor Bozji jezi, saj
je pisano: Moje je mascevanje, jaz bom povrnil, pravi Gospod.«
(Pismo Rimljanom 12,19) Obramba, korekcija, opravicevanje ali
drugi ustrezni odzivi morajo prihajati iz BoZje roke, ne ¢loveske.
Posamezniku, ki samega sebe poskuSa braniti in opravicevati,
primanjkuje Kristusove poniZnosti.

Nihce na svetu nima vec¢ avtoritete kot Jezus, vendar se pred
avtoritetami nikoli ni branil. Oglejmo si situacijo, na katero se
sklicuje Peter, in sicer Jezusovo sojenje: »Véliki duhovniki so ga
obtozevali veliko re¢i, [on pa ni ni¢ odgovoril].« (Evangelij po
Marku 15,3, dodano po zgledu angleskega izvirnika) Predstavljajte
si sodiS¢e, na katerem bo vse, kar bo pri¢a povedala, uradno
uporabljeno proti Jezusu. Moski, ki so pricali, so bili verski in
politi¢ni voditelji svojega naroda. Bili so vplivni ljudje, katerih
besede so imele veliko teZo, vendar v tem, kar so povedali, ni bilo
niti kancka resnice. Govorili so popolne lazi, vendar je Jezus pred
svojimi tozniki molcal in se ni branil! »Pilat ga je znova vprasal:
>)Ni¢ ne odgovarjas? Poglej, koliko reci te obtoZujejo.< Jezus pa ni
ni¢ ve¢ odgovoril, tako da se je Pilat ¢udil.« (Evangelij po
Marku 15,4-5)

Pilat je kot sodnik sedel na najvisjem polozaju v dezeli.
Nestetokrat je bil pri¢a ljudem, ki so jim sodili, in jih gledal, kako se
besno branijo, da ubezijo sodbi. Ce so bili obsojeni, so pristali v jeci,
bili izgnani ali usmrceni. Visjega pritozbenega sodis¢a ni bilo.
Nikoli 8e ni videl obtozenega, ki bi mol¢al. Pilat je vedel, da so
voditelji izrocili Jezusa iz zavisti in hkrati Zeleli najstroZjo kazen,
smrt s krizanjem. Vedel je tudi, da Jezus ni taksen, kot so ga
prikazali. Vendar se Jezus ni hotel braniti. Njegovo vedenje je
povzrocilo, da se je guverner ¢udil njegovi umirjenosti.

Zakaj se ni branil? Razlog: ostati je Zelel pod Ocetovo sodbo in s
tem pod njegovo zas¢ito. Peter pravi: »Ko so ga sramotili, ni vracal

183



POD KRITEM

sramotenja, ko je trpel, ni grozil, ampak je vse prepuscal njemu, ki
sodi pravi¢no.« (Prvo Petrovo pismo 2,23)

Ko se ne branimo, smo skriti pod roko BoZje milosti in sodbe.
Ni varnejSega kraja: »Kdo bo obtozeval BoZje izvoljence? Bog
opravicuje!« (Pismo Rimljanom 8,33)

Nasprotno pa tisti, ki se branijo, preidejo pod pristojnost
obtoZevalcev in njihove sodbe in tako izgubijo moZnost BoZjega
posega. Spomnim se situacije, ko sem se branil v odnosu do
avtoritete, ki je bila nad mano. Bog mi je nato v srcu pokazal kratko
videnje. Videl sem Gospoda, ki je stal ob meni z rokami za hrbtom.
Ni mi mogel pomagati tako, kot sem potreboval. Ko sem se nehal
braniti in opravicevati, je lahko deloval v moj prid.

Jezus nikoli ni izgubil izpred o¢i svojega konc¢nega sodnika,
tudi ko je stal pred pooblas¢eno avtoriteto. Ne pozabite, da je srce
kralja v Gospodovi roki. Ker se je vzdrzal samoobrambe, je ves ¢as
ostal delezen Bozje obrambe. V trenutku, ko se izgovarjate in se
branite, se prepustite obtoZevalcu kot sodniku. Izgubljate svojo
duhovno pravico do zascite, ker ko odgovarjate na njegovo kritiko,
se na duhovnem podrocju dvigne nad vami. S svojo samoobrambo
povecujete njegov vpliv. V poskusih dokazati svojo nedolznost ste
prepusceni na milost in nemilost obtoZzevalcu. Zato nas je
Jezus opominjal:

Spravi se hitro s svojim nasprotnikom, dokler si z njim $e na poti, da
te nasprotnik ne izroc¢i sodniku, sodnik pa pazniku in te ne vrzejo v jeco.
Resni¢no, povem ti: Ne pride$ od tam, dokler ne placas vse do zadnjega
nov¢ica. (Evangelij po Mateju 5,25-26)

Skladno s to priliko boste morali placati, kar vas toznik zahteva
kot povracilo. Ve¢ ko mu dolgujete, manj usmiljenja izkazuje.
Zahteval bo vsak cent vasega dolga, ne glede na to, ali je pravic¢en
ali ne.

184



NEPRAVICNA OBRAVNAVA

VERA OTROKA

Ko je bil najin najstarejsi sin Addison v tretjem razredu, je z Liso in
mano delil tezavo, s katero se je soo¢al v $oli. Cutil je, da ga ima
eden od njegovih uciteljev na piki. Addison je ¢util, da ga ucitelj ne
mara in za vsako klepetanje ali motenje pouka krivi njega. To je
trajalo nekaj ¢asa, nakar nama je ucitelj poslal obvestilo, da bo sinu
dal pisno opozorilo. Addison je izjemno vesten, zato misli na
taksno opozorilo ni mogel prenesti. Ko je z nama delil svoje
razocaranje in strahove, se je zlomil v solzah.

Zagotovila sva mu, da mu zaupava, in ga prosila, naj situacijo
podrobneje razlozi. Vzdihoval je: »Za vsako stvar krivi mene. Tudi
e je vpletenih vec oseb, Se vedno naprti vso krivdo meni. Krivi me
za stvari, ki jih nisem naredil. Na primer danes sta se dva fanta
poleg mene smejala in hihitala, jaz pa sem bil tiho. Ucitelj se je
obrnil in zacel vpiti name.« Ob krivici se mu je tresla ustnica. Za
devetletnika je bila to brezizhodna kriza.

Addisonovi drugi ucitelji so porocali, da je njegovo vedenje
odli¢no, zato smo vedeli, da gre za osamljen primer. Medtem ko ga
je Lisa poskusala potolaziti, sem pomislil: »Kako si se odzval, ko te
je danes opomnil?«

Addison je odgovoril: »Rekel sem mu: >Nisem jaz klepetal. Bila
sta tista dva fantal««

Vprasal sem: »Ali se obicajno tako odzoves, ko te opomni?«

Addison je odgovoril: »Da, ¢e vem, da nisem storil
nic¢ napacnega.«

Pogledal sem ga: »No, sin, ravno v tem je tezava. Opravicujes
se pred svojo avtoriteto in ko se zagovarjas, te Bog ne
more braniti.«

Pokazal sem mu svetopisemske odlomke, o katerih govorim v
tem poglavju. Da bi mu pomagal razumeti, sem mu povedal
naslednjo preizkusnjo, ki me je doletela z voditeljem iz
prejs$njega poglavja.

185



POD KRITEM

sEF, KI JE SKLENIL, DA MI BO SKODOVAL

Ta ¢lovek je imel sina v nasi mladinski skupini. Oznanjal sem
mocno sporocilo o svetosti, molitvi in gospostvu Jezusa Kristusa.
Veliko mladih je doZivelo preobrazbo. V nekem trenutku je sin tega
¢loveka v solzah pristopil do moje Zene in jo vprasal, kako je
mogoce Ziveti ¢isto in sveto Zivljenje, ko se doma dogaja toliko
brezboznih stvari. Nato je z njo delil podrobnosti, ki so mi
pomagale razumeti, zakaj je njegov oce tako zelo proti meni.

Nekaj mesecev pozneje so mi Stirje razliéni mladi povedali,
kako Zalostni so, da bom odpuscen. Te informacije je bilo mogoce
izslediti nazaj do sina, on pa je povedal, da jih je slisal od oceta.

Sel sem k njegovemu ocetu in on je to priznal, vendar je krivil
glavnega pastorja, ki naj bi me sam od sebe Zelel odpustiti. Tedni
so minevali in napetost se je stopnjevala. Moja druZina je bila pod
nenehnim stresom, saj nismo vedeli, ali bom ostal ali me bodo
odpustili. Kupila sva hiSo, moja Zena je bila noseca, bila sva brez
denarja in nisva imela kam iti. Nisem Zelel posiljati Zivljenjepisov
naokrog. Verjel sem, da me je Bog pripeljal in nisem imel
nikakrénega nadomestnega nacdrta. Zena je bila Zivéna in
zaskrbljena ter me je spodbujala, naj nekaj ukrenem: »Dragi, vem,
da te bodo odpustili. Vsi mi pravijo, da bo tako.«

Imela je prav. Glavni pastor se je kon¢no strinjal, da me bo
odpustil. V nedeljo zjutraj je napovedal, da bo v mladinski skupini
priglo do pomembnih sprememb. Se vedno nisem govoril z njim.
Naslednji dan sem bil povabljen na sestanek s pastorjem in
omenjenim voditeljem. Bog mi je rekel, naj se ne branim.

Ko sem naslednji dan stopil v pastorjevo pisarno, je bil sam.
Rekel je: »John, Bog te je poslal k nam. Ne bom te odpustil.«
Premislil si je. Oddahnil sem si, Bog me je v zadnjem trenutku
obvaroval. Pastor je nato vprasal: »Zakaj ta voditelj Zeli, da te
odpustim?« Odgovoril sem, da nisem prepri¢an, in se na njegovo
zahtevo strinjal, da bom storil vse, kar bo v mojih moceh, za

186



NEPRAVICNA OBRAVNAVA

obnovitev miru.

Kmalu po sestanku sem prejel pisne dokaze o odlocitvi tega
nadrejenega, ki so razkrivali njegove motive. Pripravljen sem bil,
da dokaze odnesem h glavnemu pastorju. Zelel sem, da vidi, kaj se
dogaja za njegovim hrbtom. Hodil sem gor in dol po hodniku in
petinstirideset minut molil, da bi se znebil neprijetnega obc¢utka, ki
sem ga imel. Neprestano sem govoril: »Bog, ta ¢lovek je ravnal
neposteno. Treba ga je razkrinkati. V tem sluZenju deluje
uni¢evalno. Glavnemu pastorju moram povedati, kakSen je v
resnicil« Svoje namere, da ga razkrinkam, sem nadalje upraviceval
misle¢: »Vse, o ¢emer porocam, so dejstva, povrhu pa so dokazana.
Ni samo ¢&ustveni odziv. Ce ga nih¢e ne ustavi, se bo njegovo
pokvarjeno vedenje infiltriralo v celotno cerkev.«

Konéno sem frustrirano izbruhnil: »Bog, ti noces, da ga
izpostavim, kajne?« Ko sem to rekel, je Bozji mir preplavil moje
srce. Zmajal sem z glavo od za¢udenja. Vedel sem, da Bog noce, da
bi kar koli ukrenil, zato sem dokaze zavrgel. Pozneje, ko sem lahko
objektivneje pogledal na celotno situacijo, sem ugotovil, da sem
pravzaprav Zelel braniti in mascevati sebe, ne pa zas¢iti kogar koli
drugega. Prepriceval sem samega sebe, da so moji motivi
nesebi¢ni. Moji podatki so bili to¢ni, vendar so bili moji motivi v
resnici napacni.

Cas je mineval in enega dne sem pred zaetkom delovnega
¢asa molil zunaj cerkvene stavbe, ko se je mimo pripeljal ta ¢lovek.
Bog mi je rekel, naj grem in se ponizam pred njim. Takoj sem se
zacel braniti: »Ne, Gospod, on bi moral priti k meni. On je tisti, ki
mi je povzrocil vse te teZave.« Nadaljeval sem v molitvi, toda Bog
je molcal. Po dvajsetih minutah mi je Gospod ponovil, naj grem
takoj k njemu in se poniZzam pred njim. Vedel sem, da je to Bozji
glas. Poklical sem tega ¢loveka in se odpravil v njegovo pisarno.
Vendar so bile moje besede in ton glasu zelo drugac¢ni od tega, kar
bi rekel, ¢e Bog pred tem ne bi opravil z mano. Z vso iskrenostjo
sem ga prosil odpuscanja. Povedal sem mu, da sem bil kriti¢en in

187



POD KRITEM

ga obsojal. Omehcal se je in nekaj ¢asa sva se pogovarjala. Od
tistega dne so se njegovi napadi zoper mene ustavili.

Sest mesecev pozneje, ko me ni bilo v mestu, so bile vse stvari,
ki jih je storil, razkrite glavnemu pastorju. V resnici so bile stvari, ki
jih je pocel, veliko hujse od tega, za kar sem vedel. Takoj je bil
odpuscen. Sodba je prisla, a ne po moji roki. Zgodilo se mu je to¢no
to, kar je hotel narediti meni. A ko se je to zgodilo, se tega nisem
veselil. Zaloval sem zaradi njega in njegove druzine. Razumel sem
njegovo bolecino; sam sem po njegovi krivdi Sel skozi podobno
situacijo. A ker sem mu pred Sestimi meseci odpustil, sem ga
vzljubil in mu nisem privos¢il teh okoliscin.

V to cerkev sem hodil $e enajst let in pogosto so me prosili, naj
sluzim. Sramota, s katero je hotel umazati moje ime, je bila oprana
in nadomescena s ¢astjo. Ko se oziram nazaj, ugotavljam, kako zelo
sem v casu teh stisk zrasel, pozneje pa me je Bog povisal ravno
vprico tistih, ki so slifali toliko laznih porocil o meni. Tako kot je
Oce nadvse povzdignil Jezusa zaradi njegove poslusnosti in
pripravljenosti odpovedati se pravici do obrambe, tako pocasti tudi
svoje otroke, ki sledijo Jezusovemu zgledu.

STUDENT LETA

Ko sem z Addisonom delil svetopisemske odlomke in svojo
prigodo, sem rekel: »Sin, ima$ izbiro. Lahko se e naprej zavzemas
zase in ostane$ podvrZen obsojanju svojega ucitelja, ali pa priznas,
da se na njegove obtoZbe nisi odzval na poboZen nacin. V tem
primeru lahko gre$ k ucitelju, se poniza$ in opravicis, ker si bil
nespostljiv in se upiral njegovi avtoriteti, in Bog bo zacel delovati.«

Addison pa je vprasal: »Kaj naj naredim, ko me okrivijo za
nekaj, ¢esar nisem storil?«

»Naj te Bog brani. Je pomagalo, ¢e si se poskusal sam braniti?«

Addison je odgovoril: »Ne, Zelim, da me Bog brani.«

Naslednji dan je odSel k ucitelju in se ponizal. Prosil je ucitelja,

188



NEPRAVICNA OBRAVNAVA

naj mu odpusti, ker je ugovarjal njegovemu opominjanju.

Ucitelj mu je oprostil in naslednji teden je bil Addison pocas¢en
kot uc¢enec tedna v tem razredu. Nikoli ve¢ ni imel tezav. Leto je
zakljuc¢il tako, da je na podelitvi od ucitelja prejel najvisje
priznanje.

Ce se devetletnik lahko poniza in izkusi delovanje BoZje besede
v krizi, koliko bolj bi morali tudi mi storiti enako? Mislim, da je to
odli¢na ponazoritev, zakaj je Jezus rekel: »Kdor se torej poniza kot
ta otrok, bo najvecji v nebeskem kraljestvu.« (Evangelij po
Mateju 18,4)

DAVIDOVO SRECANJE Z NERAZUMNO AVTORITETO

Addison se je naucil enako lekcijo kot David, Jesejev sin. Bog je
pravic¢en sodnik in ¢e pustimo svojo nepravi¢no obravnavo s strani
avtoritete v njegovih rokah, bo njegova sodba vedno pravi¢na. Ko
govorimo o Davidu, se moramo spomniti, da je bil Bog, ne hudig,
tisti, ki je postavil Davida pod nerazumnega in naposled tudi
krutega voditelja po imenu Savel.

Zacelo se je, Se preden sta se srecala, ko je Samuel, starejsi
prerok v Izraelu, mazilil Davida za naslednjega kralja nad BoZjim
ljudstvom. David je bil gotovo navdusen in je mislil: To je clovek, ki
je mazilil sedanjega kralja. Postal bom kralj!

Savel ni bil poslusen Bogu in ga je mucil zli duh. Njegovo
edino olajsanje je prislo, ko je nekdo igral na citre. Njegovi
spremljevalci so zaceli iskati mladenica, ki bi lahko sedel pred njim
in mu sluZzil. Eden izmed kraljevih sluZzabnikov je predlagal
Davida, Jesejevega sina. Kralj Savel je poklical Davida in ga prosil,
naj pride v palaco in mu sluZi. David si je gotovo mislil, da Bog Ze
uresnicuje svojo obljubo, ki mu jo je dal po preroku. Rekel si je: To bo
gotovo moj zacetni poloZaj.

Cas je mineval in prosili so ga, naj nese nekaj hrane svojim
starejSim bratom, ki so se bojevali v vojni s Filistejci. Ko je prispel

189



POD KRITEM

do bojnih vrst, je zagledal filistejskega prvaka Goljata, ki je
zasmehoval BoZjo vojsko, in izvedel, da njegovo zasmehovanje
traja Ze Stirideset dni. Slisal je, da kralj ponuja roko svoje hcere
tistemu, ki bo velikana premagal. David je Sel pred kralja in ga
prosil za dovoljenje za boj. Ubil je Goljata in osvojil Savlovo héer.
Pridobil si je Savlovo naklonjenost. Zarocil se je in postal kraljev
zet. Jonatan, Savlov najstarejsi sin, je z Davidom sklenil zavezo
vecnega prijateljstva.

V vsem, kar je Savel zaupal Davidu, je bila Bozja roka na njem
in vse je uspevalo. Kralj je zahteval, da jé za mizo z njegovimi
sinovi. Vse je $lo gladko in David je bil navdusen. Zivel je v palaci,
jedel za kraljevo mizo, se porocil s kraljevo héerjo, bil Jonatanov
prijatelj in bil uspeSen v vseh svojih podvigih. Dobil je celo
naklonjenost ljudstva. Videl je, kako se prerostvo izpolnjuje pred
njegovimi o¢mi. Savel je dal prednost Davidu pred vsemi svojimi
drugimi sluzabniki in ga izbral za svojega oprodo. Savel je postal
Davidu kot oce in David je bil prepri¢an, da ga bo Savel u¢il in
usposabljal ter ga nekega dne castno ustoli¢il. David se je veselil
Bozje dobrote in zvestobe.

NENADNA SPREMEMBA

Toda v enem dnevu se je vse spremenilo. Ko sta se Savel in David
vracala iz boja, so prihajale Zene iz vseh Izraelovih mest in pele:
»Savel jih je pobil na tisoce, David pa na deset tisoce.« To je Savla
razjezilo in od tistega dne naprej je zacel Davida prezirati. Savel je
zacel metati sulico v Davida in ga sklenil ubiti. Sveto pismo pravi,
da je Savel zasovrazil Davida, ker je vedel, da je Bog z njim.
Zavedal se je, da se je Bog umaknil od njega. David je bil prisiljen
beZzati za svoje Zivljenje. Ker ni imel kam iti, je zbezal v pusc¢avo.
»Kaj se dogaja,« je razmisljal David, »vse je kazalo, da se obljuba
uresnicuje, a zdaj je vse uni¢eno. Clovek, ki naj bi bil moj mentor in
voditelj, me poskusa ubiti. Kaj naj storim? Savel je BoZzji maziljeni
190



NEPRAVICNA OBRAVNAVA

sluzabnik. Ce se on postavi proti meni, kakéne moznosti sploh ge
imam? On je kralj, BoZji sluzabnik, postavljen, da vlada Bozjemu
ljudstvu. Zakaj Bog to dopusca?«

Savel je preganjal Davida iz puscave v puscavo in iz votline v
votlino, spremljalo ga je tri tiso¢ najboljsih Izraelovih bojevnikov, in
to z enim samim namenom - ubiti Davida. Od obljube je ostala le
Se senca, David pa je bezal, da resi svoje Zivljenje. Ni ve¢ zZivel v
palaci ali jedel za kraljevo mizo. Prebival je v vlaznih jamah in jedel
ostanke divjih zivali. Ni ve¢ jezdil ob kraljevi strani, namesto tega
so ga lovili mozje, ki so se neko¢ borili ob njegovi strani. Ni bilo
tople postelje ali sluzabnikov, ki bi ga spremljali, koncale so se
pohvale na kraljevem dvoru. Njegova nevesta je bila
podarjena drugemu.

Kako je lahko voditelj, pod katerega ga je Bog postavil, pocel

kaj takega?
David se je najverjetneje boril z mislimi jeze, razofaranja in
ogorcenja. Zakaj Bog ne poseze? Ali mu je sploh mar zame? Kaj pa
njegove obljube? Zakaj bi poloZil roko na tako krutega ¢loveka, da vodi
skupnost njegovega ljudstva zaveze?

Savel je bil tako zavzet, da bo za vsako ceno ubil tega
mladenica, da je njegova norost naras¢ala. Duhovniki v Nobu so
Davidu priskrbeli zavetje in hrano ter mu izro¢ili Goljatov mec.
Niso vedeli, da bezi pred Savlom. Mislili so, da je na kraljevi misiji.
Sprasevali so Gospoda zanj in ga odslovili na pot. Ko je Savel to
izvedel, se je razjezil. Usmrtil je petinosemdeset nedolznih
Gospodovih duhovnikov in ubil vse prebivalce mesta Nob -
vsakega moskega, zensko, otroka, dojencka in vsako Zival. Z njimi,
ki so bili nedolzni, je opravil tako, kot bi mogel opraviti z
Amalecani. Skoraj nemogoce je bilo razumno utemeljiti, zakaj bi
Bog tega c¢loveka izbral za voditelja. Savel je bil morilec. Kako je
Bog lahko kdaj polozil svojega Duha na takega ¢loveka?

Mnogi pravijo, da je bil Savel izbira ljudstva, David pa Bozja
izbira. To zavajajoo izjavo ucijo ljudje, ki si ne morejo

191



POD KRITEM

predstavljati, da je Bog postavil krutega ¢loveka na vodstveni
polozaj. Res je, da so ljudje Zeleli kralja, vendar je Bog izbral tako
Savla kot Davida. Bog je rekel: »Savla sem postavil za kralja.«
(Prva Samuelova knjiga 15,11)

Tedaj je Savel izvedel, da je David v puscavi En Gedi, in ga
zasledoval s tri tiso¢ bojevniki. Med potovanjem so se ustavili, da
bi pocivali v votlini, v kateri se je skrival David. Potem ko so se
Savel in njegovi vojaki slekli, da bi se okopali, nam Sveto pismo
pravi, da so Davida njegovi moZje nagovarjali: »Glej, to je dan, o
katerem ti je govoril Gospod: >Glej, dajem ti tvojega sovraznika v
tvojo roko, da mu storis, kakor je dobro v tvojih oceh. ««

David je vstal in na skrivaj odrezal konec Savlovega plasca.
Potem pa je Davidu bilo srce, ker je odrezal konec Savlovega
plasca. Rekel je svojim mozem: »Gospod me obvaruj, da bi storil
kaj takega svojemu gospodu, maziljencu Gospodovemu, da bi
iztegnil svojo roko po njem! Saj je Gospodov maziljenec!« S temi
besedami je zavrnil svoje moZe in jim ni pustil, da bi se vzdignili
proti Savlu. Ko pa je Savel vstal iz votline in Sel na pot ...« (Prva
Samuelova knjiga 24,4-7) Kar zadeva njegovo vest, angleski
prevod kralja Jakoba pravi: »Davidovo srce ga je udarjalo.« Se
vedno je ohranil obcutljivo srce v odnosu do voditelja, ki je v
njegovo Zivljenje prinesel toliko tezav. O¢itno je, da se je upiral in
si podvrgel misli jeze, strahu in razocaranja.

A Kker je ze vzel konec kraljevega plasca, se je odlocil, da ga bo
uporabil, da Savlu dokaze svojo nedolZznost. Od dale¢ se je David
priklonil do tal in zavpil k Savlu: »Glej vendar, moj oce, glej konec
svojega plasca v moji roki! ... Sprevidi, da v moji roki ni hudobije in
upora in da se nisem pregresil proti tebi. Ti pa prezi§ na moje
zivljenje, da ga vzames!« (Prva Samuelova knjiga 24,12, poudarek
dodan)

Davida je skrbelo, ker je Savel verjel, da je upornik in
hudobnez. David je preiskoval svoje srce in se spraseval: »Kje sem
zgresil? Kako se je lahko Savlovo srce tako hitro obrnilo proti

192



NEPRAVICNA OBRAVNAVA

meni?« Zato je zavpil: »Rekli so mi, naj te ubijem ... Zares, po tem,
da sem odrezal konec tvojega plasca, pa te vendarle nisem ubil,
spoznaj in sprevidi, da v moji roki ni hudobije in upora in da se
nisem pregresil proti tebi.« Ni mogel verjeti, da bi Savel sam tako
mislil. Nekdo je moral zastrupiti njegovo srce in ga nagovoriti proti
Davidu, zato je Savlu Zelel dokazati svojo zvestobo. Mislil je, da ¢e
bi mu uspelo, bi mu Savel vrnil svojo naklonjenost in prerostvo bi
se izpolnilo.

Tisti, ki so doZiveli zavrnitev s strani oceta ali voditelja, so
nagnjeni k temu, da prevzamejo vso krivdno nase. Ujeti so v mucne
misli: »Kaj sem storil narobe?« ali »Je bilo v mojem srcu kaj necistega?«
Nenehno poskusajo svojim voditeljem dokazati svojo nedolZnost.
Verjamejo, da bi bili sprejeti, ¢e bi le lahko dokazali svojo zvestobo
in vrednost. A bolj ko se trudijo, bolj se pocutijo zavrnjene.

Savel je prepoznal Davidovo dobroto, ko je spoznal, da bi ga ta
lahko ubil, pa ga ni, zato so on in mozje odsli. David je gotovo
pomislil: Zdaj mi bo kralj vrnil moj poloZaj. Zdaj se bo prerostvo
uresnicilo. Zagotovo vidi moje srce in bo sedaj bolje ravnal z mano.
Postal bo dober in prijazen voditelj. O, kako dale¢ od resni¢nosti so
bile te misli.

SKLENIL ME JE UNICITI

Kmalu zatem so moZje sporo¢ili Savlu, da je David na gri¢u Hahila.
Savel se je ponovno odpravil za njim s tri tiso¢ vojaki. Savel si je
ponovno prizadeval za Davidovo uni¢enje. Prepri¢an sem, da je
Savlovo nepopustljivo preganjanje Davida povsem unicilo. Spoznal
je, da ne gre za nesporazum, temve¢ da mu je Savel namerno in
brez vsakrénega povoda stregel po Zivljenju.

Savel je spoznal njegovo srce, a ga je kljub temu preganjal.
David se je moral sprijazniti s tem, za kar je ves ¢as upal, da ni res:
opraviti ima s hudobnim voditeljem. Kako lahko Bog poloZi svoje
maziljenje na takega ¢loveka?

David se je skupaj z AbiSajem, krvoloénim mladeni¢em in

193



POD KRITEM

Jodbovim mlaj§im bratom, skrivoma pritihotapil v Savlov tabor.
Gospod je storil, da so vsi globoko spali. MoZa sta se mimo celotne
vojske pritihotapila do Savlovega lezis¢a. Tedaj je Abisaj rekel
Davidu: »Danes ti je Bog izro¢il tvojega sovraznika v roko. Dovoli
zdaj, da ga enkrat s sulico pribijem k zemlji - drugi¢ ga ne bo
trebal« (Prva Samuelova knjiga 26,8)

Abis4j je imel veliko dobrih razlogov, zakaj bi mu moral David
ukazati, naj Savla pokonca. Prvi¢, Savel je hladnokrvno pobil
petinosemdeset nedolznih duhovnikov, njihove Zene in otroke.
Narod je bil pod vodstvom taksnega norca v nevarnosti. Danes se
mnogi odzovejo na podoben nacin, zlasti s cerkvenimi voditelji. Le
da ti voditelji Se zdale¢ niso storili tako hudobnih dejan;.

Drugi¢, Bog je po Samuelovi besedi mazilil Davida za
naslednjega kralja Izraela. Cas je bil, da David prevzame svojo
dedis¢ino! Ali naj tvega, da izgubi Zivljenje in prerostvo ne bo
izpolnjeno? Ta odziv sem iz ust razocaranih ¢lanov cerkvenega
osebja slisal Ze veckrat.

Tretji¢, ali ni Savel zbral tri tiso¢ vojakov, da bi ubil Davida in
njegove moze? Cas je bil, da izberejo med ubijanjem in lastno
smrtjo. Zagotovo bi Slo za samoobrambo. Abi3aj je vedel, da bi
vsako sodis¢e in vsak pravni sistem opravicil taksno ravnanje.
Tak$nemu razmisljanju v danasnjem casu seveda nihce ne bi
ugovarjal. Brez pomisleka bi ga sprejeli.

Cetrti¢, ali ni bil Bog tisti, ki je spravil vojsko v tako globok
spanec, da so se lahko pritihotapili naravnost do Savla ter izpolnili
njegovo voljo in resili narod tako hudobnega voditelja? To je bila
priloznost, ki se morda nikoli ne bo ponovila. Cas je bil, da
zagrabijo priloZznost za izpolnitev prerostva! Koliko cerkvenih
odborov je razmisljalo na ta nacin, ko je njihov voditelj padel?
Mislijo, da ga je Bog postavil na mesto, Kjer ga lahko zdaj odstranijo z
vodenja. Taks$no razmi$ljanje le odraza njihovo nepodrejeno
drzo srca.

Vsi ti razlogi so bili sliSati dobro. Bili so smiselni in Davida je

194



NEPRAVICNA OBRAVNAVA

spodbujal eden od njegovih zvestih bratov. Ce bi torej David v
svojem srcu gojil vsaj malo upora, bi pomoc¢niku pritrdil in mu
dovolil, da z mecem ubije Savla, pri tem pa cutil, da je bil
upravicen do tega. A poglejte Davidov odgovor: »Nikar ga ne ubij!
Kajti kdo bi mogel iztegniti svojo roko zoper Gospodovega
maziljenca in ostati nekaznovan?« (Prva Samuelova knjiga 26,9)
Povedano z danasnjimi besedami: »Ne dotikaj se ga z besedami ali
dejanji, kajti kdo lahko napade svojega voditelja in ostane
brez krivde?«

David ga ni hotel ubiti, ¢eprav je Savel ubil nedolzne ljudi in ga
Zelel umoriti. David se ni hotel mascevati, ampak je mascevanje
pustil v Bozjih rokah. Seveda bi bilo laZje zakljuciti zadevo prav
tam - enostavneje bi bilo za Davida in za izraelski narod. David je
vedel, da je narod kot ¢reda brez pravega pastirja. Vedel je, da jih
hudoben ¢lovek zlorablja zaradi lastnih sebi¢nih Zelja. Tezko mu je
bilo, da ni branil sebe, vendar je bila morda Se tezja odlocitev
pustiti tega norega kralja, da vlada ljudstvu, ki ga je David ljubil.

David je to odlocitev sprejel, ceprav je vedel, da je Savlova
edina tolazba misel na njegovo uni¢enje. Cistost svojega srca je Ze
dokazal s tem, ko je Savlu prvi¢ prizanesel. Kljub temu se ga Se
vedno ni bil pripravljen dotakniti. Savel je bil Gospodov
maziljenec. Bil je Bozji sluzabnik in David je pustil Savlovo sodbo v
Bozjih rokah.

David je bil moder, ko se je odlo¢il, da bo mascevanje Savlu
prepustil Bogu. Lahko se sprasujete: »Koga je Bog uporabil, da sodi
njegovemu sluzabniku Savlu?« Odgovor je: Filistejce. Gospod bo
velikokrat uporabil neodreSene ljudi ali institucije sveta, da bo
sodil voditeljem v svoji cerkvi. Savel je padel v boju skupaj s
svojimi sinovi. Ko je novica prisla do Davida, se je ta ni razveselil.
Zaloval je.

Pravzaprav je David usmrtil ¢loveka, ki je rekel, da je ubil
Savla, ¢eprav tega sploh ni storil. Clovek je upal, da bo z novico
pridobil Davidovo naklonjenost, vendar je bil ucinek ravno

195



POD KRITEM

nasproten. David pa mu je rekel: »Kako da se nisi bal iztegniti svoje
roke in ubiti Gospodovega maziljenca?« David pa mu je rekel:
»Tvoja kri na tvojo glavo!

Kajti tvoja usta so pricala proti tebi, ko si rekel: >Usmrtil sem
Gospodovega maziljenca.«« (Druga Samuelova knjiga 1,16)

Nato je David zlozil Zalostinko v spomin na Savla in njegovega
sina Jonatana, ki naj bi jo peli Judovi sinovi. Ljudstvu je zapovedal,
naj tega ne razglasajo po ulicah filistejskih mest, da se sovraznik ne
bi veselil. Na kraju, kjer je bil Savel ubit, naj ne bo dezja ne
pridelka. Povabil je vse Izraelce, naj jokajo nad Savlom. To ni bilo
srce Cloveka, ki bi iskal mascevanje in nehal spostovati svojega
voditelja. Ne, tak ¢lovek bi rekel: »Dobil je, kar si je zasluZzil!«

A David je Sel $e dlje. Ni ubil preostalih dedic¢ev Savlove hise,
temvec jim je izkazal posebno naklonjenost. Dal jim je zemljo in
hrano ter potomcu podelil sedeZ za kraljevo mizo. Ali to zveni kot
¢lovek, ki se je razveselil sodbe nad svojim voditeljem? Tisti, ki so
uporniskega srca, se veselijo padca svojih duhovnih voditeljev.
Mislijo, da so dobili, kar so si zasluZili. Praviloma pomagajo bodisi z
obrekovanjem bodisi z Zzaljivimi komentarji, da jih potisnejo Se
globlje v kazen. Nimajo srca, kot ga je imel David. Nimajo srca po
Bozjem srcu.

POLOZAJBLAGOSLOVA

Vedno moramo imeti pred o¢mi, da je BoZji kon¢ni namen, zakaj
nas podvrze nepravi¢ni obravnavi s strani avtoritete, nase dobro.
Te situacije uporablja, da nas pripravi na blagoslov. Peter nadaljuje
svoje opominjanje: »Ne vracajte hudega za hiido in ne sramotite
tistega, ki vas sramoti. Nasprotno, blagoslavljajte, ker ste bili
poklicani v to, da bi bili deleZni blagoslova.« (Prvo Petrovo pismo 3,9,
poudarek dodan)

Blagoslova morda ne predstavljajo le fizi¢ne stvari, ¢eprav
velikokrat lahko; namesto tega prihaja na pomembnejsih
podrodjih, kot je Kristusov znacaj, napredovanje kraljestva ali

196



NEPRAVICNA OBRAVNAVA

vecne nagrade. Ko se podredimo Bozji avtoriteti, ni¢ ne more
Skodovati nasemu duhovnemu zdravju. Peter to pojasnjuje z
vprasanjem: »Le kdo vam bo skodil, ¢e boste vneti za dobro?«
(Prvo Petrovo pismo 3,13) Kontekst te izjave je slediti Jezusovemu
osebnemu zgledu.

V zvezi s Kristusovim znacajem nas Peter opominja: »Sicer pa je
tudi Kristus trpel zaradi grehov, in sicer enkrat za vselej, pravi¢ni
za krivicne ... Ker je Kristus trpel v mesu, se tudi vi oboroZite z
istim misljenjem: kdor v mesu trpi, neha z grehom.« (Prvo Petrovo
pismo 3,18; 4,1)

Peter nam je narocil, naj se oborozimo za podobno trpljenje, ki
ga je bil delezen Kristus, kar je v kontekstu njegovega pisma
nepravi¢no obravnavanje s strani avtoritete. Si lahko predstavljate
vojake, ki gredo v boj brez orozja? Kako trapasto. Pa vendar mnogi
verniki niso oboroZzeni, da bi trpeli zaradi nepravi¢ne obravnave.
Ko so napadeni, se znajdejo v stanju Soka, zmede ali zacudenja.
Odzovejo se na podlagi svojega razuma, namesto da bi sledili
nacelom avtoritete.

Naj navedem 8e en primer ¢loveka, ki je oborozen. Klju¢ni del
usposabljanja letalskih pilotov je uporaba simulatorjev letenja. V
teh simulatorjih se piloti soocijo s skoraj vsako mozno obliko
nevarnosti med letom. V varnem okolju simulatorja urijo svoje
ves¢ine odzivanja na te situacije, dokler jih ne znajo uspes$no
obvladati. Na ta nacin se oborozijo za nujne primere. Ce se med
dejanskim letom kaj zgodi, piloti ne panicarijo - odzovejo se na
podlagi obseznega usposabljanja. Ceprav se potniki lahko ustrasijo
ter jih preplavita 3ok in histerija, ostanejo piloti mirni in ohranijo
popoln nadzor. Preiskovalci, ki pregledujejo posnetke iz ¢rnih
skrinjic, velikokrat obnemijo nad umirjenostjo pilotov. V njihovem
glasu praviloma ni cutiti panike vse do trenutka nesrece. Bili
so oborozeni!

Ta knjiga bi lahko sluzila kot priro¢nik za letalsko
usposabljanje. BoZja beseda na njenih straneh vas lahko oboroZi in

197



POD KRITEM

pripravi na ovinke, skozi katere vas Zivljenje popelje v odnosu do
avtoritete. Ce se pravilno odzovete, boste izkusili blagoslov. Peter
pravi, da tisti, ki sledijo Kristusovemu zgledu trpljenja, nehajo z
grehom. Kaksna izjava! Z drugimi besedami, tisti, ki pravilno
ravnajo ob nepraviéni obravnavi s strani avtoritete, pridejo na
mesto duhovne zrelosti.

Obstaja pa Se vecja obljuba. Pavel zatrjuje:
Zanesljiva je tale beseda: Ce smo z njim umrli,
bomo z njim tudi zaziveli. Ce z njim vztrajamo,
bomo z njim tudi zakraljevali.

(Drugo pismo Timoteju 2,11-12)

Tistim, ki trpijo kot Kristus, je obljubljena duhovna avtoriteta.
Vedje ko so tezave, ki jih prestanes, vecjo avtoriteto ti bo Bog
zaupal. Spet lahko vidimo, da vas ob soocenju z nerazumnimi
avtoritetami Bog pripravlja na blagoslov. Toda ali se boste pravilno
odzvali in prejeli blagoslov ali boste postali uzaljeni in zagrenjeni?
Odlocitev je vasa. Izberite zmagovalno pot, ki je Zivljenje!

198



STIRINAJSTO POGLAV]JE

SAMOIZZVANA SODBA

Tisti, ki spostujejo avtoriteto, hodijo v veliki
avtoriteti in spostovanje jim sledi.

odnosu do vodstva se ne odzivajo vsi tako kot David.

Prepogosto uzivamo v tem, da vidimo napake pri nasih

avtoritetah, nakar se ¢utimo upravicene, da si damo duska.
Toda na$ odziv na grehe drugih, zlasti voditeljev, je eden
najboljsih pokazateljev nase duhovne zrelosti. V tem primeru Bog
pogosto uporablja pomanjkljivosti in napake avtoritet v nasSem
zivljenju, da razkrije resni¢no stanje nasega srca. To lahko vidimo
pri enem od Noetovih sinov.

PRAVILNO, A KLJUB TEMU NAPACNO

Po potopu je Noe zacel obdelovati zemljo in zasadil je vinograd.
Nekega dne, ko je preve¢ popil, se je umaknil v svoj Sotor, se v
opitem stanju slekel in gol zaspal.

Ham, najmlajsi od njegovih sinov, je vstopil v Sotor, kjer je lezal
Noe, videl njegovo goloto, Sel ven in to povedal svojima bratoma,
Semu in Jafetu. Povedal je samo »druzini«. Morda je rekel: »Fanta,
oce je pijan kot Zolna in povrhu $e gol!« Morda pa e huje, brata je
povabil, da vidita svojega duhovnega voditelja golega. Sem in Jafet

199



POD KRITEM

pa sta vzela plas¢, si ga dala na ramena, vstopila zadenjsko in
pokrila nagoto svojega oceta. Obrnjena sta bila torej pro¢, tako da
nista videla njegove nagote. Ko se je Noe prebudil iz vinske omame
in izvedel, kaj mu je storil njegov mlajsi sin, je rekel:

»Preklet bodi Kdnaan; bodi hlapec hlapcev svojih bratov!« Potem je rekel:
»Blagoslovljen Gospod, Semov Bog; Kdnaan mu bodi za hlapca! Naj Bog
razsiri Jafetov prostor, naj ga naseli v Semovih Sotorih in Kdnaan mu bodi za
hlapcal« (Prva Mojzesova knjiga 9,25-27)

V prejsnjih poglavjih te knjige smo govorili o posledicah
neposlusnosti BoZji avtoriteti. Tisti, ki se namerno upirajo, so pod
prekletstvom. Ham je to resnico spoznal na teZji na¢in. Osramotil
je avtoriteto in tako pokazal prezir do Bozje pooblas¢ene avtoritete
nad Noetom, kar je prineslo prekletstvo nad njegove potomce.
Zanimivo je, da je Hamov prestopek prinesel hude posledice zanj,
medtem ko Noetovo pijancevanje ni imelo nobenih zabeleZenih
posledic.

Noetov moralni spodrsljaj je postal preizkusnja za njegove tri
sinove in razkril srce vsakega od njih. Eden od njih je bil upornik
in nespametneZz, dva pa sta bila ¢astna in usmiljena. Noe s svojim
pijan¢evanjem ni bil najbolj$i zgled, vendar je z njegovim
vedenjem moral opraviti Bog, ne tisti pod njegovo avtoriteto. Dva
sinova sta to razumela in ga Se naprej spostovala. Eden je vzel
stvari v svoje roke ter onecastil in osramotil svojega oceta ter si s
tem nakopal prekletstvo, za katerega je mislil, da je namenjeno
njegovemu ocetu. Sem in Jafet nista Zelela niti pogledati oc¢etovega
padca. Nista Zelela gledati ali dovoliti drugim (Zenam in otrokom),
da bi videli njegovo stanje, zato sta ga pokrila. Ker sta ohranila
spostovanje do ocetovega polozaja, sta zascitila njegov polozaj in
svoji srci. Ham pa je zasmehoval in diskreditiral svojega oceta v
morebitnem poskusu, da diskreditira njegovo sposobnost vladanja.
To je Hamu dalo izgovor, da ni ubogal oceta, ko je to Zelel. To velja

200



SAMOIZZVANA SODBA

za vsakogar, v ¢igar srcu prebiva nepodrejenost. Z
neupostevanjem avtoritete se pocuti oprosc¢enega podrejenosti. V
srcu se odrece zadrzkom.

V »Bozji dvorani slavnih« (Pismo Hebrejcem 11) se Bog ponasa
z Noetovo vero in poslusnostjo, Hama pa na seznamu ne najdemo.
Ali ni imel Ham prav? Ali ni bil Noe pijan in gol? Da, Hamovo
porocilo je bilo popolnoma pravilno, vendar je bilo njegovo dejanje
v nacelu napac¢no. Razumsko bi njegova dejanja lahko upravicili;
ponavljal je le tisto, kar je videl, bil je le »verodostojen«. Kljub temu
nacela poslusnosti in spostovanja pravijo drugace. Sem in Jafet sta
pocastila oceta in bila blagoslovljena.

Mnogi, kot je Ham, so v svojih poroc¢ilih o voditeljih to¢ni, kljub
temu pa v Bozjih o¢eh ne ravnajo pravilno. Drugega so onecastili in
izgubili blagoslov. Zivijo v nespametnosti lastnega razumevanja in
sklepanja. Nimajo srca, kot so ga imeli David, Sem in Jafet. Ko je
Savel dokon¢no padel, je David Zaloval in razglasal:

Ne povejte tega v Gatu,

ne razglasajte po ulicah v Askelénu,

da se ne razveselijo filistejske hcere,

da ne zavriskajo héere neobrezancev! ...
Savel in Jonatan, ljubljena in prijetna,

se nista locila ne v zivljenju ne v smrti.
Hitrejsa sta bila od orlov, moc¢nejsa od levov.
Hcere izraelske, jokajte za Saviom,

ki vas je razkosno oblacil s skrlatom,

z zlatim liSpom vam je krasil obleko.

(Druga Samuelova knjiga 1,20, 23-24, poudarki dodani)

David je zaradi tega voditelja trpel hude stiske. Naravno
razumevanje in meseno razmisljanje bi vodilo k temu, da se veseli
in razglasa zmago. David pa je ponovno dokazal, da Zivi po nacelih

201



POD KRITEM

avtoritete, in njegov zgled je bil jasno sporocilo tudi za moze pod
njegovo  avtoriteto.  Posledicno je  postal = pomemben
voditelj kraljestva.

Tisti, ki spostujejo avtoriteto, hodijo v veliki avtoriteti in
spostovanje jim sledi. Na ta nacin privlacijo BoZji blagoslov. Tisti,
ki sramotijo ali premalo cenijo avtoriteto, sejejo za Zetev
nespostovanja in si nakopljejo sodbo.

SAMOIZZVANA SODBA

Se enkrat si oglejmo na$ temeljni odlomek za pooblaseno
avtoriteto:

Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim. Ni je namre¢ oblasti, ki
ne bi bila od Boga. In te, ki so, so postavljene od Boga. Kdor se torej upira
oblasti, se upira BoZjemu redu. Tisti, ki se upirajo, pa si bodo nakopali
obsodbo. (Pismo Rimljanom 13,1-2)

Tiste, ki se upirajo avtoriteti, doleti sodba. Ce se dotaknete
avtoritete, ste se dotaknili Boga samega. Preden sem kot pionir Sel
na svoje, sem delal za dve mednarodni krs¢anski sluzenji. Bil sem
prica, kako je ob uporu avtoriteti dosledno prihajala sodba.
Prihajala je v razli¢nih oblikah, vendar nikoli ni ostala neizvrsena.
Posebej vidno je bilo to v situacijah, ko so bili zaposleni odpusceni.
Ne glede na to, kako nerazumen je bil voditelj ali okolis¢ine, ¢e so
ga kritizirali ali zalili in ¢e so se hranili z grenkobo, so s¢asoma
pristali v e vedjih tezavah. Pri nekaterih so bile to njihove finance,
pri drugih delovna mesta, spet pri drugih zdravstvene tezave,
tezave z otroki ali v zakonu. Seznam je dolg, pa vendar je skozi
zivljenje vsakogar, ki ni spostoval tistih, ki so duhovno bedeli nad
njimi, tekla nit nenavadnih stisk. Videl sem tudi veliko ljudi, ki so
bili po krivem odpusceni, vendar so ohranili ljubeznivega duha.
Niso zeleli govoriti proti svojim nekdanjim delodajalcem ali

202



SAMOIZZVANA SODBA

poslusati drugih, ki so to poceli; namesto tega so jih blagoslavljali
in jim izkazali ¢ast, kadar koli je kdo omenil to temo. Vedeli so, da
je njihov izvir Bog, ki bo poskrbel in skrbel za njih ter jih povisal.
Gledal sem, kako so prisli na poloZaje, ki so bili boljsi, kot so jih
imeli v prej$nji organizaciji. Z nekaterimi sem se srecal tudi
dvanajst let pozneje in Se vedno so blagoslovljeni v svojem
zivljenju. Kako ohraniti ljubeznivega duha? Jezus nam je zaupal
skrivnost: »Jaz pa vam pravim:

Ljubite svoje sovraznike in molite za tiste, ki vas preganjajo.«
(Evangelij po Mateju 5,44) Rekel nam je, naj molimo za tiste, ki nas
hudobno izkoris¢ajo ali zlorabljajo. Ko to storimo, se nase srce
pozdravi in ne more postati kriti¢no ali zagrenjeno.

DAROVIV PRIMERJAVI Z AVTORITETO

Iz Svetega pisma sem se naucil in enako ugotovil tudi z
zivljenjskimi izkus$njami, da si tisti, ki govorijo proti avtoriteti,
nakopljejo dolo¢eno obsodbo. Pomislite na Mirjam in Arona:
»Mirjam in Aron sta govorila proti Mojzesu zaradi kusijske zene, ki
jo je vzel, kajti Kusfjko je bil vzel za Zeno.« (Cetrta Mojzesova
knjiga 12,1)

Najprej se pogovorimo o tem, kdo sta bila Mirjam in Aron.
Mirjam je bila Mojzesova sestra. Naj Se poudarim, da je bila
njegova starejSa sestra. Bog jo je imenoval prerokinja (Druga
Mojzesova knjiga 15,20). Aron je bil Mojzesov starejsi brat in veliki
duhovnik. Torej govorimo o dveh osebah s pomembnima
vodstvenima poloZajema in prepoznavnostjo.

Kritizirala sta Mojzesa, ker se je poro¢il s Kusijko. Kusijci so bili
domacini in prebivalci starodavne dezele Ku$, ki jo vecina
ucenjakov opredeljuje kot Etiopijo, dezelo v severovzhodni Afriki.
Zenska ni bila Abrahamova potomka; bila je zunaj Abrahamove
zaveze. Mirjam in Aron sta bila prepri¢ana, da je Mojzes gresil ali v

najboljsem primeru sprejel slabo odlocitev, ko se je porocil s to
203



POD KRITEM

afrisko Zensko, Se posebej, ker je bil voditelj. Ali sta imela prav? Zdi
se, da je tako, ¢e upostevamo postavo. Bog je razglasil svojo Zeljo,
da se Izraelovi sinovi porocajo med sabo. Opozoril je, da bodo tuje
Zene njihova srca pritegnile k tujim bogovom. Ta zapoved je bila
dana v Peti Mojzesovi knjigi. Mojzesova poroka s tujko se je zdela
protislovna. Verjetno so utemeljevali, da je njegov poloZaj prevec
viden in vpliven, da bi lahko ravnal na ta nac¢in. (Opomba: Edina
zapoved, ki velja za nas danes, je, da nismo vpreZeni v jarem z
neverniki. Ne gre ve¢ za vpraSanje naravnega porekla, temvec
duhovnega. Oglejte si Pismo Galacanom 3,28. Z vidika Nove
zaveze je popolnoma v redu, da se porocita dve osebi razli¢nega
etni¢nega porekla.)

Tako sta Mirjam in Aron imela prav pri svoji oceni, kljub temu
pa ravnala napacno, enako kot Ham! Mojzes je bil njun voditelj.
Kritizirati ga ni bilo v redu. Kot starejSa brat in sestra bi se o tem
lahko pogovorili tudi kot o druzinski zadevi, toda c¢encati med
seboj ali razpravljati o njegovem vedenju v skupnosti ljudstva je bil
absolutni greh.

Kaj jima je dalo zagon, da sta govorila proti svojemu voditelju?
Odgovor najdemo v naslednji vrstici: »Rekla sta: >Ali je Gospod
govoril samé z Mojzesom? Mar ni govoril tudi z nama?< In Gospod
je to sligal.« (Cetrta Mojzesova knjiga 12,2)

Ali ni Bog govoril skozi njiju? Seveda je. Bog je Arona imenoval
Mojzesov govorec ali tudi prerok. Aron je faraonu prinasal
sporocila od Boga. Mirjam je bila uporabljena, da sestavi preroski
psalm, ki je Se vedno del Svetega pisma. Vsekakor sta imela
duhovne darove. Toda njuna napaka je bila, da sta na duhovne
darove ali sposobnosti gledala kot na pomembnejSe od avtoritete.
Utemeljevala sta, da ker je Mojzes gresil, onadva pa ne - in Bog je
vse mocno uporabil -, Mojzes ni ve¢ usposobljen, da bo njuna
avtoriteta. Dopustila sta, da se zaradi duhovnih darov povzdigneta
nad avtoriteto, ki jo je Bog postavil nad njima. Kar zadeva
novozavezno obravnavo tega vprasanja, je Pavel dejal: »Razli¢ni so

204



SAMOIZZVANA SODBA

milostni darovi, Duh pa je isti.« (Prvo pismo Korin¢anom 12,4) Ta
in drugi odlomki potrjujejo, da je Sveti Dubh tisti, ki ima nadzor nad
darovi. Darovi so na primer sposobnost vodenja, sposobnost
poucevanja, milost dajanja, prerokovanje, darovi ozdravljanja,
razlo¢evanje duhov in delovanje ¢udeZnih moci (Prvo pismo
Korin¢anom 12,7-10; Pismo Rimljanom 12,6-8).

Pavel je nadaljeval: »Razli¢ne so sluzbe, Gospod pa je isti.«
(Prvo pismo Korincanom 12,4-6) Grska beseda za »sluzbe« je
diakonia. Po Thayerjevem grskem slovarju se ta beseda uporablja
za opis »sluzbe apostolov in njenega izvajanja ter prerokov,
evangelistov, stare$in itn.«. Preprosto povedano, ta beseda se
uporablja za opis petih sluzb duhovne avtoritete v cerkvi. Iz tega
odlomka lahko razberemo, da je Gospod oziroma Jezus nad temi
sluzbami. To potrjuje Se en odlomek. Pavel je zapisal, da ko je bil
Jezus obujen od mrtvih: »Je dal, da so nekateri apostoli, drugi
preroki, spet drugi evangelisti, spet drugi pastirji in ucitelji, da se
sveti usposobijo za delo sluZenja, za izgrajevanje Kristusovega
telesa.« (Pismo Efezanom 4,11-12)

Avtoriteta v kraljestvu tece skozi sluzbe, ne darove, saj je Oce
po vstajenju dal vso avtoriteto Jezusu (Evangelij po Mateju 28,18).
Jezus pa je dal pet sluzb, kot je zapisano v odlomku iz Pisma
Efezanom. Zato njegova avtoriteta tece skozi imenovane sluzbe.
Pred seboj moramo imeti dejstvo, da ima lahko oseba ve¢ darov kot
njen pastor, vendar je pastor, ki stoji na poloZaju avtoritete, nad to
nadarjeno osebo.

PomozZni pastor v cerkvenem osebju je imel velik dar pridiganja
in prerokovanja. Njegova srecanja so bila prenatrpana, saj je bil
Bozji dar nad njegovim Zivljenjem ociten. Enkrat na teden je vodil
molitev in njegova srecanja so bila zelo obiskana. Bolj ko je postajal
priljubljen, bolj se je pocutil svobodnega, da kritizira uveljavljeno
politiko cerkve in samega glavnega pastorja. Izjavil je, da politike
glavnega pastorja omejujejo delovanje Svetega Duha, in te
pripombe delil s tistimi, ki so ga obkroZali. Njegova kriticna drza se

205



POD KRITEM

je prelila na drugega pomoznega pastorja. Cez nekaj casa sta
nekega vecera skupaj vodila molitveno srecanje. Tistega vecera se
je glavni pastor pritihotapil skozi zadnja vrata cerkvene stavbe in
opazoval, kako pomozna pastorja vodita srecanje tako, kot jima je
rekel, naj tega ne poc¢neta. Namesto da bi zastopala za cerkev,
mesto in izgubljene, sta ljudi vodila v druge oblike molitve in jih
grajala, ¢e se jima je zdelo, da tega ne pocnejo prav. Ljudje so
bili zmedeni.

Oba sta bila sluzabnika, polna darov, vendar nista bila
podrejena cerkveni avtoriteti. Resnost njunega prestopka je bila
prikrita, saj ju je Gospod uporabljal, da sta govorila in sluzila
njegovemu ljudstvu. Ce je to na$ standard za odobritev, bomo
zlahka zapadli v upornistvo, enako kot Mirjam in Aron. Bozje
maziljenje je namenjeno BoZjemu ljudstvu, nikoli ne pomeni
odobritve  vsake  pripombe ali  Zivljenjskega  sloga
danega sluzabnika.

NAUCITI SE PODREENOSTI IZ SODBE

Moz Mojzes pa je bil zelo ponizen moz, bolj kot vsi ljudje na povrsju
zemlje. Nenadoma je Gospod rekel Mojzesu, Aronu in Mirjam: »Pojdite
vsi trije k shodnemu $otorul« In ti trije so odsli. (Cetrta Mojzesova knjiga
12,3-4)

V tej vrstici vidimo, katero lastnost Bog pricakuje od svojih
voditeljev: poniznost. Mojzes je bil najbolj poniZen clovek na
zemlji. Toda Mirjam in Aron ga zagotovo ne bi opisala s temi
besedami. Gledala sta ga bolj kot nekoga, ki mu je slava malce
stopila v glavo.

Gospod je vse tri poklical v Sotor. Nekateri prevodi uporabljajo
besedo takoj, drugi nenadoma. Sodba pogosto pride brez opozorila.
Povsem mogoce je, da je, ko so se odpravili tja, Mirjam pokimala
Aronu, kot bi Zelela reci: »Pripravi se. Mojzes je zamocil, ko se je

206



SAMOIZZVANA SODBA

porocil s to tujko. Bog te bo zdaj postavil za voditelja, ker si se tako
izkazal.« Tovrstno razmisljanje se pojavi, ko se z upiranjem
avtoriteti odpremo prevari.

Seveda je v resnici sledilo nekaj zelo drugac¢nega. Bog je
poklical Arona in Mirjam naprej. Spomnil ju je, da je Mojzesu
zaupal vso svojo hiso in odkrito govori z njim od ust do ust in ne v
ugankah. Nato je Bog postavil naslednje vprasanje: »Zakaj se nista
bala govoriti proti mojemu sluzabniku Mojzesu?« (8. vrstica) Ko
kritiziramo avtoriteto, s tem kazemo pomanjkanje strahu
Gospodovega. Poslusajte, kaj sledi: »In Gospodova jeza se je vnela
proti njima in je odsel. Ko se je oblak umaknil iznad Sotora, glej, je
bila Mirjam gobava, bela kakor sneg.« (Cetrta Mojzesova
knjiga 12,9-10)

S tem, ko se upiramo avtoriteti, si nakopamo obsodbo. Ta
obsodba lahko vklju¢uje izgubo Bozje prisotnosti skupaj z neko
obliko nesrece. Ce se vinem k dvema pastorjema, o katerih sem
prej govoril, ni minilo dolgo, preden sta oba zapustila cerkev.
Enega so odpustili, drugi pa je sam odstopil, preden bi ga lahko
odpustili. Eden je ustanovil svojo cerkev in se mucil z zelo majhno
skupnostjo, ki nikoli ni zrasla nad sto. Kot sodelavec je bil pred
tem odgovoren za ve¢ kot Seststo ljudi. Kmalu po odhodu je
dozivel osebno druzinsko tragedijo. Drugi je zapustil mesto in pri
svojem sluzenju dozivel neko mero uspeha, vendar je ostal izoliran
in nezaupljiv do vecine drugih.

Ko je prisla sodba, je Aron takoj zaklical v spokorjenju v
svojem imenu in v imenu Mirjam. Bog jima je odpustil, toda
skladno z BoZzjimi navodili je morala Mirjam Se sedem dni ostati
izobc¢ena iz tabora. Poraja se veliko vprasanj, zakaj je bila Mirjam
kaznovana, Aron pa ne. En od razlogov je morda v tem, da je bila
Mirjam verbalno bolj napadalna od Arona. Druga pogosta misel je,
da je bilo za Mirjam neprimerneje, da kot Zenska govori na ta
nacin, poleg tega pa ni bila na tako klju¢nem polozaju. Drugi
razlog je morda v tem, da je moral Aron, veliki duhovnik, glede na

207



POD KRITEM

maziljenje, ki je bilo nad njim, ostati na svojem polozaju. Ne glede
na to, kaksen je bil razlog, nam ta dogodek kaZe, kako resno Bog
gleda na te stvari.

Sodba kot posledica upora duhovni avtoriteti je pogostejsa kot
priloZnost uciti se in rasti. Pa vendar tisti, ki ji za las ubezijo in se
pokesajo, pogosto postanejo eni najzvestejSih vernikov v cerkvi.
Upor ne izhaja vedno iz hudobnega srca, pogosto je storjen iz
nevednosti. Ko pride spoznanje, takoj sledi spokorjenje. To lahko
vc¢asih traja nekaj ¢asa, ker imajo nekateri ljudje vecjo toleranco za
bolecino, ki je posledica upiranja ostnu.

Mirjam gotovo nikoli ni pozabila svojega ponizanja. Tega
vedenja ni ponovila, saj nikoli vec¢ ni bila nepodrejena. Vendar pa
se ne konca pri vseh tako kot pri Mirjam in Aronu in vsem njun
primer ne sluzi v poduk. Drugi v isti skupnosti so se pozneje prav
tako uprli BoZji uveljavljeni avtoriteti. Niso se pokesali in bili so
delezni ve¢ne obsodbe.

Z AKAJSE POVZDIGUES?

Trije moZje v skupnosti - Korah, ki je bil Levijev potomec, Datan in
Abirdm, oba Rubenova potomca - so zbrali 250 voditeljev
skupnosti, uglednih moz, proti Mojzesu in Aronu in rekli:
»Predale¢ sta 8la! Vsi ¢lani skupnosti so sveti in Gospod je med
njimi. Zakaj se povzdigujeta nad Gospodovo obcestvo?« (Cetrta
Mojzesova knjiga 16,3)

Enostavno povedano, mozje, ki jim je bilo zaupano vodenje pod
Mojzesovim in Aronovim okriljem, so izjavili: »Hej, fanta, zakaj se
povzdigujeta kot voditelja nad nami? Vsi smo Bozje ljudstvo in
lahko ubogamo Boga, ne da bi nam vidva ukazovala.« To ste
gotovo Ze sligali! Ce pa niso bile ravno te besede, je bilo pa isto
sporocilo predano z vedenjem ali bolj prefinjenimi besedami, ki pa
so bile izrec¢ene v istem duhu. Pogosto sli§imo: »Vsi smo enaki« ali
»vsi smo bratje in sestre« ali »vsi imamo Svetega Duha; zakaj bi se

208



SAMOIZZVANA SODBA

torej morali podrejati njihovemu vodstvu?« Ti ljudje so prepricani,
da lahko slisijo Gospoda enako dobro kot kdor koli drug.

Razumem, da je obstajalo gibanje znotraj cerkve, imenovano
ucenistvo, ki je v sedemdesetih letih prejsnjega stoletja uslo izpod
nadzora in podrejenost voditeljem v tem primeru ni bila
uravnotezena. Ljudje so pastorje sprasevali, ali lahko gredo na
pocitnice, kupijo dolocen avtomobil ali drugo vrednejso stvar in ali
se lahko porocijo z dolo¢eno osebo. Nisem bil del tega, zato ne vem
tocno, kako dale¢ je dejansko 8lo, vendar so nekateri, ki so bili
vkljuceni v to gibanje, povedali, da na koncu ni bilo skladno s
Svetim pismom.

To gibanje in druge zlorabe vodstva so povzrocile skok v
nasprotno skrajnost. Ker je bila duhovna avtoriteta zlorabljena, so
se ljudje odlo¢ili, da jo za¢nejo prezirati. Iz tega so se rodili skrajni
svobodnjaki ali duhovni potepuhi, ki so tekli iz cerkve v cerkev, s
konference na konferenco, prirejali lastna molitvena srecanja in
pogosto zacenjali lastne cerkve, ker niso mogli najti pastorja, ki bi
bil dovolj popoln, da bi se mu lahko podredili. Ta miselnost je
prispevala k skrivni moc¢i nepostavnosti, za katero je Pavel
opozarjal, da se bo pojavila v nasem ¢asu.

Mozje, ki so se uprli Mojzesu, so bili pred tem pod oblastjo
faraona, ki jih je zlorabljal. Potem je priSel Mojzes, se vkljucil v
njihovo Zivljenje in tudi njegova avtoriteta se je zdela skrajna,
vendar v druga¢nem smislu. V¢asih jim je prinesel vedjo stisko, kot
so jo poznali pri faraonu. Morda so mislili, da so zunaj Egipta,
faraon ni ve¢ na vidiku, Mojzes je opravil svoje in zdaj je vsak
odgovoren zase. Ti fantje so bili naveli¢ani avtoritete. Zdaj naj bi
vsak skrbel zase. Navsezadnje so bili BoZje ljudstvo in oblasti so
vedno prinasale tezave, zato se jih je ve¢ zbralo skupaj in
napadlo Mojzesa.

Na svojih potovanjih sem prepogosto videl enak scenarij.
Poslovnezi, zastopniske molitvene skupine, svetovalni odbori ali
druge skupine v cerkvi se zdruZijo proti pastorjem. Vsi ti menda

209



POD KRITEM

slisijo Boga, pastor pa naj bi bil v zmoti. Ko bi le vedeli, kaksnega
duha so.

DUHOVNA AVTORITETA JE USTANOVLENA

Kot sem Ze omenil, imajo zahodnjaki prepogosto tezave z naceli
kraljestva. Zivimo v  demokratini druzbi svobodnega
podjetnistva, ki se zelo razlikuje od kraljestva. Kraljestvo ima
kralja, ki to postane z rojstvom, in imenovano vodstvo. V
demokraciji svoje vladarje volimo. V tem sistemu svobodne
podjetniske pobude so vodstveni polozaji prosto dostopni
posameznikom z denarjem, dolo¢enimi ves¢inami, vplivom ali
talenti. Vendar to ni nacin BoZjega kraljestva, po katerem so
voditelji postavljeni.

Jezus postavi sluzbe. Nih¢e ne more postaviti ¢loveka na te
polozaje avtoritete, razen Gospoda, in on to po¢ne po BoZjem
Duhu. Ko prevzamemo poloZzaj avtoritete brez BoZje postavitve,
povzdigujemo sami sebe. To vkljucuje tiste, ki so bili poklicani,
vendar $e niso bili postavljeni. Pavel opozarja: »Sicer pa naro¢am
po milosti, ki mi je dana, vsakomur izmed vas: ne imejte visokih
misli, saj je to v nasprotju s tem, kar je treba misliti, ampak mislite
na to, da boste premisljeni; vsak pa¢ po meri vere, ki mu jo je Bog
dal.« (Pismo Rimljanom 12,3)

Pisec Pisma Hebrejcem je potrdil, da je pomembno, da si ne
prisvajamo poloZaja duhovnega vodstva: »In nihce si te casti ne
jemlje sam.« Iz prejénjih vrstic je razvidno, da mora biti postavljen.
Pisec Pisma Hebrejcem nadaljuje: »Tako tudi Kristus ni sam sebe
povelical, da je postal véliki duhovnik.« (Pismo Hebrejcem 5,4-5)
Jezus si prav tako svojega vodstvenega polozaja ni prisvojil sam,
Oce ga je postavil.

Poslusajte, kako Pavel opisuje samega sebe: »Pavel, sluzabnik
Kristusa Jezusa, poklican za apostola, odbran za Bozji evangelij.«
(Pismo Rimljanom 1,1) Najprej govori o tem, da je poklican, potem

210



SAMOIZZVANA SODBA

pa 3e, da je odbran. Odbran je druga beseda za postavljen. Pavel je bil
poklican kot apostol od zacetka sveta, ¢eprav v trenutku, ko je bil
odreSen, Se ni bil postavljen v svoje sluZenje. Sledilo je obdobje
preizkusanja, ko se je podredil cerkvenim voditeljem v Antiohiji.
To preizkusanje je trajalo leta, iz lastnih izkuSenj pa je napisal ta
navodila za voditelje: »Tudi ti morajo najprej opraviti preizkusnjo
in Sele potem... naj prevzamejo sluzbo.« (Prvo pismo
Timoteju 3,10)

Pavel je s svojim Zivljenjem vzpostavil svetopisemski vzorec za
danasnji ¢as. Ko je Pavel prestal preizkus zvestobe v sluzbi pomoci,
je bil povisan v sluzbo ucitelja (Drugo pismo Timoteju 1,11;
Apostolska dela 13,1). Gospodov bozanski red sluzb in polozajev
sluZenja je razodet v Svetem pismu: »Bog pa je v Cerkvi postavil
najprej apostole, drugic¢ preroke, tretji¢ ucitelje; potem ... pomoci.«
(Prvo pismo Korinéanom 12,28)

Pavel ni bil preizkusan le na podro¢ju pomoci, ampak tudi v
sluzbi ucitelja. Bozji vzorec postavitve njegovih sluzabnikov na
vigji polozaj ponovno opazimo, ko je Pavel napredoval iz ucitelja v
apostola: »V antiohijski Cerkvi so bili preroki in uditelji: Barnaba,
Simeon z vzdevkom Niger, Lukij iz Cirene, Manaén, ki je bil v
mladosti  vrstnik cetrtnega oblastnika Heroda, in Savel.«
(Apostolska dela 13,1) Savel, pozneje imenovan Pavel, je eden od
uciteljev in prerokov v antiohijski cerkvi. Iz Prvega pisma Timoteju
2,11 izvemo, da ni bil eden izmed prerokov, temve¢ ucitelj. V
nadaljevanju beremo: »Ko so opravljali sluzbo Gospodu in se
postili, jim je Sveti Duh rekel: >Odberite mi Barnaba in Savla za
delo, kamor sem ju poklical!«« (Apostolska dela 13,2)

Sveti Duh je rekel: »Oddvojite mi ju.« PriSel je ¢as. Ni bilo niti
teden dni prej ali pozneje - bilo je ob pravem trenutku! Gospod pa
je dolocil ¢as in osebi, ki ju je treba oddvojiti. Pavel se je leta
zavedal apostolskega klica v svojem Zivljenju. Razkrito je bilo tri
dni po njegovem srecanju z Bogom na poti v Damask (Apostolska
dela 9,15). Zdaj je Jezus odbral tistega, ki ga je toliko let prej

211



POD KRITEM

poklical. Pavel je zvesto sluzil, ne da bi se promoviral.

Gospod je uporabil uveljavljeno vodstvo cerkve, v kateri je
Pavel zvesto delal. Tudi stareSine so bili imenovani na enak nacin.
V nadaljevanju beremo: »Nato so med postom in molitvijo polozili
nanju roke in ju odposlali. Tako sta bila odposlana po Svetem
Duhu.« (Apostolska dela 13,3-4)

Bodite pozorni na to, da so ju »oni odposlali«. Uveljavljeno
vodstvo je odposlalo Pavla in Barnaba. Nato si oglejte naslednjo
vrstico: »Tako sta bila odposlana po Svetem Duhu.« Jezus je po
Svetem Duhu postavil in odbral Pavla in Barnaba prek
uveljavljenega vodstva. Bistvo je, da je Jezus to storil prek
uveljavljene hierarhije avtoritete.

Jezus ni uporabil preroske zastopniske skupine v Antiohiji,
prav tako ni poslal Pavla in Barnaba na preroski sestanek v drugo
mesto ali v cerkev na drugi strani mesta, kjer Pavel ni bil podrejen
avtoriteti. Ni uporabil posameznika v skupnosti z duhovnimi
darovi, da ju postavi na vodstveni polozaj.

Gospod je uporabil avtoriteto, ki jo je vzpostavil v antiohijski
cerkvi. Zato je Bog posvaril: »Na nikogar hitro ne polagaj rok.«
(Prvo pismo Timoteju 5,22) Voditelji spremljajo zvestobo tistih, ki
sluzijo v cerkvi, tako da, ko Bog govori njihovim srcem, naj nekoga
postavijo, z gotovostjo vedo, da je ta postavitev od Gospoda. To je
Gospodov nacin postavljanja posameznikov na vodstvene poloZzaje
v novozavezni cerkvi.

PREURANJENO V SVOJKLIC

Mojzes je bil poklican in je to vedel Ze zgodaj v svojem Zivljenju.

Ko je bil star stirideset let, mu je prislo na misel, da bi obiskal svoje
brate, Izraelove sinove. In ko je videl, da eden od njih trpi krivico, ga je
branil in ga masceval tako, da je ubil Egip¢ana. Domneval je namre¢, da
bodo njegovi bratje razumeli, da jih bo Bog resil po njegovi roki, vendar

212



SAMOIZZVANA SODBA

niso razumeli. In naslednji dan se jima je priblizal, ko sta se prepirala, in
ju skusal spraviti, reko¢: »Mozje, brata sta; zakaj se prepirata?« Tisti pa, ki
je bliznjemu storil krivico, ga je odrinil in rekel: »Kdo te je postavil za
poglavarja in sodnika nad nami?« (Apostolska dela 7,23-27)

Ljudje, ki bi jih moral voditi, niso priznavali njegove avtoritete.
Eden je izrekel skoraj enake besede, kot so jih pozneje uporabili
Korah, Datan in Abiram: »Kdo te je postavil za poglavarja in
sodnika nad nami?« Vendar ni utrpel nobene posledice, kajti
Mojzes e ni bil postavljen. Ceprav je v svojem srcu Ze ¢util klic,
BoZja avtoriteta Se ni bila nad njim.

Verjamem, da je eden od razlogov, zakaj se je ljudstvo pozneje
v puscavi tako intenzivno borilo proti Mojzesu, ta, da so videli
BoZjo avtoriteto na njem, vendar jim to ni bilo vSe¢. To bi dodatno
pojasnilo BoZje besede, ko je rekel, da se ljudje v resnici borijo proti
njemu in ne proti Mojzesu. Danes prepogosto ni ni¢ drugace. Proti
tistim, ki imajo resni¢no BoZjo avtoriteto, se pogosto ljudje najbol
borijo, ker se v resnici borijo proti bozanski avtoriteti.

SAMOIMENOVANJE — ZAVAJAJOCE IN NEVARNO

Ko so se Korah, Datan in Abirdm uprli Mojzesu, je bil dokon¢no
postavljen in manifestacija njegove avtoritete je bila ocitna vsem.
Oni pa so bili samooklicani, samopravi¢ni, ponosni moZje. Njihovo
sklepanje je bila varljiva in nevarna oblika upora. Bilo je varljivo v
tem smislu, da so Se vedno verjeli, da s svojim uporom sluZijo
Bogu. 250 voditeljev je bilo prepric¢anih, da nasprotujejo le Mojzesu
in Aronu, niti sanjalo se jim ni, da se njihovo upornistvo razteza
tudi na Boga, ki so mu Zeleli sluziti. Nekje vmes so se izgubili, in
to, da so se nehali zavedati BoZje avtoritete nad Mojzesom, je
prispevalo k temu, da so se uprli proti njemu. Bilo je nevarno, ker v
taksnih primerih pogosto sledi najhujsa sodba. Deluje po enakem
nacelu kot Luciferjev padec.

213



POD KRITEM

Ko je Mojzes slisal besede teh moz, je prepoznal duha za njimi
in padel na obraz. Ni se prepiral z njimi. Tisti, ki so postavljeni od
Boga, imajo njegovo srce in se ne borijo za svoj polozaj. Mojzes je
intimno poznal Boga in zato je vedel, da bo potrdil vodstvo, ki ga
je postavil. Mojzes je rekel:

»Ali vam je premalo, da vas je Izraelov Bog loc¢il od Izraelove
skupnosti, da bi vas pribliZzal sebi in bi opravljali sluzbo pri Gospodovem
prebivalis¢u in stali pred skupnostjo in ji stregli? Pustil je k sebi tebe in s
teboj vred vse tvoje brate, Levijeve sinove, vi pa terjate $e duhovnistvo.
Torej se ti in vsa tvoja druzba zbirate proti Gospodu.« (Cetrta Mojzesova
knjiga 16,9-11)

Zeleli so pose¢i po ve¢, kot za kar so bili pooblas¢eni, in se
nepri¢akovano znasli zbrani proti Gospodu. Zazeleli so si ravni
avtoritete, ki jim je Bog ni dal. Mojzes jim je rekel: »Predalec ste $li,
Levijevi sinovil« (Cetrta Mojzesova knjiga 16,7) Ko je bilo jasno, da
se mozje niso pripravljeni odpovedati svoji trdovratnosti, je
Gospod narocil Mojzesu: »Govori skupnosti in reci: ~Oddaljite se iz
okolice Korahovega, Datanovega in Abirdmovega prebivaliscal««
Mojzes je vstal in Sel proti Datanu in Abirdmu, za njim pa so sli
Izraelovi staresine. Govoril je skupnosti in rekel: »Umaknite se od
Sotorov teh hudobnih moz in ne dotikajte se nicesar, kar je njihovo,
da ne boste pogubljeni zaradi njihovih grehov!« Oddaljili so se
torej iz okolice Korahovega, Datdnovega in Abirdmovega
prebivalis¢a. Datan in Abirdm pa sta stopila ven in stala pri vhodu
svojih Sotorov z Zenami, sinovi in otrocici.

Tedaj je Mojzes rekel: »Po tem boste spoznali, da me je Gospod
poslal delat vse to, kar sem storil, in da ne ravnam po svoji volji. Ce
ti umrejo take smrti kakor vsi ljudje in pride nadnje nadloga,
kakréna prihaja nad vse ljudi, potem me Gospod ni poslal. Ce pa
Gospod stori kaj nenavadnega in zemlja odpre svoja usta, tako da
pogoltne nje in vse, kar je njihovega, da se Zivi pogreznejo v
podzemlje, potem boste spoznali da so ti mozje

214



SAMOIZZVANA SODBA

zanicevali Gospoda.«

Kakor hitro je nehal govoriti vse te besede, so se tla pod njimi
razklala. Zemlja je odprla svoja usta in pogoltnila nje, njihove hise
in vse ljudi, ki so bili Korahovi privrZenci, z vsem imetjem vred. Z
vsem, kar so imeli, so se Zivi pogreznili v podzemlje. Nato se je
zemlja nad njimi zaprla. Tako so izginili iz srede obcestva. Ves
Izrael, ki je bil okoli njih, je ob njihovem vpitju zbezal; kajti rekli so:
»Da zemlja $e nas ne pogoltne!« Tedaj je od Gospoda prisel ogenj in
pouzil dvesto petdeset moz, ki so darovali kadilo (Cetrta
Mojzesova knjiga 16,24-35).

Huda obsodba teh moz nam sporoca dve streznjujoci dejstvi.
Prvi¢, resni¢no so verjeli, da e vedno sluZijo Bogu, ¢eprav so mu v
resnici nasprotovali. Drugi¢, v Novi zavezi Juda opozarja, da bodo
v poslednjih dneh v cerkvi podobni ljudje, ki »v svojem sanjarjenju
skrunijo meso, zametujejo gospostvo in preklinjajo veli¢astva« (8.
vrstica). Nato Juda pravi: »Gorje jim! Zakaj ... pogubili so se s
Korejevo upornostjo.« (11. vrstica, EKU)

UPORNISTVO JE NALEZLIVO

To poglavje obravnava dva lo¢ena primera upornistva. Prvi je
vkljuceval Koraha, Datdna in Abirdma skupaj z 250 voditelji. Drugi
se je zgodil naslednji dan, ko se je vsa skupnost dvignila proti
Mojzesu in Aronu. Nasprotovali so jima, reko¢: »Pomorila sta
Gospodovo ljudstvo.« (Cetrta Mojzesova knjiga 17,6) Razumljivo so
bili pretreseni zaradi tega, kar se je zgodilo dan prej, vendar so se
motili, ko so se razjezili in krivili Mojzesa. Vpliv upora teh ljudi je
bil tako prepricljiv, da skupnost tudi po tem, ko je videla, kako je
zemlja pogoltnila tiste, ki so bili povod zanj, ni dojela, kako
smrtonosen je v resnici ta njihov upor. To je streznjujoce in videl
sem podobne primere primeZza takSnega vpliva tudi Vv
danasnjem casu.

Ko se je skupnost dvignila proti Mojzesu in Aronu, se je Bog

215



POD KRITEM

tako razjezil, da jih je hotel vse uniciti. Mojzes in Aron pa sta
posredovala za ljudstvo. Posledi¢no je bil narod reSen; vendar je od
Gospoda izbruhnila kuga, ki je ubila 14.700 ljudi! To je veliko vec,
kot jih je umrlo dan pre;j!

BoZje ljudstvo, naj vas opozorim: upor je nalezljiv in
smrtonosen. Sveto pismo ne pravi, da ga Bog ne mara. Sveto pismo
jasno pove, da ga sovrazi. Njegov pogled na to je veliko bolj resen
kot samo neodobravanje. Luciferja niso lepo prosili, naj zapusti
nebesa, ko se je uprl; je bil vrzen ven tako hitro, kot pade strela z
neba na zemljo (Evangelij po Luku 10,18). Sodelovanje z uporno
osebo je enako Zelji po smrti. Zato so bile Pavlove zaklju¢ne
opominjajo¢e besede rimski cerkvi:

Opominjam pa vas, bratje, varujte se tistih, ki delajo razprtije in
pohujsujejo v nasprotju z naukom, v katerem ste bili pouceni: izogibajte se
jih! Kajti taki ne sluzijo naSemu Gospodu Kristusu, ampak lastnemu
trebuhu, in s privzdignjenim in priliznjenim govorjenjem varajo srca
preprostih. (Pismo Rimljanom 16,17-18)

Z njegovimi zaklju¢nimi besedami bom tudi sam zakljucil to
poglavje. Priznam, da vas to sporoc¢ilo morda ne bo navdusilo,
lahko pa vam resi zivljenje. Ne pozabite, da gre za cepljenje z
resnico. Ni prijetno, vendar zagotovljena zasc¢ita dale¢ odtehta
nelagodje postopka cepljenja. Molim, da boste v tem sporocilu
prepoznali BoZjo ljubezen. Svarilne besede, ki jih prinasa, so
namenjene za vaso zascito.

216















PETNAJSTO POGLAV]JE

SE NEKAJVIDIKOV

Ce smo resnicno odreseni in iscemo BoZjo voljo, bomo
znali prepoznati legitimno avtoriteto v cerkvi.

‘ J prejsnjih poglavjih smo se vedinoma osredotocali na
cerkvene ali civilne avtoritete. Vendar, kot sem Ze omenil,
vec¢ina nacel velja za vse kategorije avtoritete. V tem
poglavju si bomo ogledali konkretna navodila iz Bozje besede za
razlicna podrocja avtoritete, zlasti druZino. Vecina teh navodil se
nanasa samo na konkretno kategorijo, zato jih je treba obravnavati
lo¢eno. O temah, o katerih bomo razpravljali v tem poglavju, bi
zlahka napisali celo knjigo. Ce pa uporabimo nacela, ki smo se jih
ze naudili, in jih razsirimo na tisto, o ¢emer govori to poglavje,
potem bo knjiga napisana na nasa srca. V tem poglavju bomo
preucili tudi nekaj splosnih navodil, ki niso tako specifi¢na, da bi o
njih napisali celo knjigo. Zato sem to poglavie naslovil Se
nekaj vidikov.

DRUZINA

Preden je obstajala cerkev, drzavna ali druzbena oblast, je obstajala
druzina. Vloga druZine je najpomembnejsa, saj je od nje odvisno
zdravje preostalih treh. Lahko imate pomanjkljivosti na drugih
podro¢jih pooblaséene avtoritete, druZina pa lahko neodvisno od
tega ostane moc¢na. Toda nemogoce je imeti nered v druzini, ne da
bi to vplivalo na preostala podrocja. Avtoriteta v druZini je temelj
za druga podrodja.
Obstaja bozanski red za druzino, ki je opisan v Svetem pismu:

217



POD KRITEM

Otroci, ubogajte svoje starSe v vsem, kajti to je vSe¢ Gospodu.

(Pismo Kolo$anom 3,20)

Moz je namre¢ glava zeni, kakor je Kristus glava Cerkvi ... In
kakor je Cerkev podrejena Kristusu, tako naj bodo v vsem Zene

mozem. (Pismo Efezanom 5,23-24)

Te zapovedi, ki jih najdemo tudi drugje v Novi zavezi, dolo¢ajo
BoZji red za strukturo avtoritete v domu. Otroci morajo ubogati
svoje starSe v vsem, vkljucena so vsa podrocja Zivljenja. Ta zapoved
ne velja samo v primerih, ¢e star§ otrokom naroci nekaj, kar je v
nasprotju z Bozjo besedo, na primer jih nagovarja k spolnosti ali jim
naroca, naj laZejo, kradejo, izbirajo med starSema in podobno.

Dober primer te izjeme se je zgodil v moji druzini. Med
Studijem strojnega inZenirstva na univerzi Purdue sem svoje
zivljenje predal Jezusu Kristusu. Kmalu zatem sem vedel, da sem
poklican oznanjati evangelij. Nekega dne sem se vrnil domov in
starSem, ki so bili predani katoli¢ani, povedal, da bom koncal s
Studijem inZenirstva in nadaljeval na bibli¢ni Soli. Moje novice so jih
vznemirile in menili so, da je moja odlocitev prenagliena in
impulzivna. Pravzaprav je moja mama rekla: »Na bibli¢no $olo gres
samo prek mojega truplal«

Mami sem s poniznostjo in spostovanjem odgovoril: »Mama,
rad te imam in hvalezen sem za vse, kar si storila zame, vendar
moram ubogati Boga.« Te besede je niso niti najmanj potolazile ali
pomirile. Se bolj vznemirjena je postala.

Jezus nam je rekel: »Kdor ima rajsi oceta ali mater kakor mene,
ni mene vreden; in kdor ima rajsi sina ali hé¢er kakor mene, ni mene
vreden.« (Evangelij po Mateju 10,37) Opogumljen s temi besedami
in mnogimi podobnimi v evangelijih sem vedel, da moram izbirati
med materjo in ocetom, ki sem ju zelo ljubil, in Jezusovim klicem,
da mu sluzim. V moji odlo¢itvi ni bilo oklevanja.

Nekaj let je bilo zelo neprijetno. Se naprej sem ljubil in spostoval
svoje starSe, pravzaprav bolj kot kadar koli, saj sem zdaj poznal
Bozjo milost. Cez ¢as so zaceli videti sadove tega, kar je Jezus pocel
v mojem Zzivljenju, in osemnajst let pozneje, ko je bil moj oce star

218



SE NEKAJVIDIKOV

devetinsedemdeset let, sem imel veliko ¢ast, da sem molil z obema,
da sta sprejela Jezusa kot svojega Gospoda. Zdaj bereta nase knjige,
gledata nase videoposnetke in jih delita prijateljem. Na$ odnos je
boljsi kot kadar koli.

Jezus se je znaSel v podobni situaciji. Glede Jezusove
podrejenosti njegovim starSem beremo: »Nato se je vrnil z njima in
prisel v Nazaret ter jima je bil pokoren.« (Evangelij po Luku 2,51)
Ko pa se je zacela njegova sluZzba, je me¢ zacel prebadati in
razkrivati njuna srca in misli, kakor je Simeon prerokoval, ko je bil
Jezus Se dojencek (Evangelij po Luku 2,35). Zaradi Jezusovih
radikalnih sporocil je bilo mnogim nelagodno in jezili so se, kar je
veljalo tudi za njegovo druZino. Njihova ¢ustva so se stopnjevala do
te mere, da mu je mati nasprotovala:

Ko so njegovi to izvedeli, so odsli, da bi ga na silo odvedli, kajti
govorili so, da ni priseben ... Tedaj so prisli njegova mati in njegovi
bratje. Stali so zunaj, poslali ponj in ga poklicali. Okrog njega je sedela
mnozica in so mu rekli: »Glej, tvoja mati, tvoji bratje in tvoje sestre so
zunaj in te Zelijo.« Odgovoril jim je: »Kdo je moja mati in kdo so moji
bratje?« In ozrl se je po tistih, ki so sedeli okrog njega, in rekel: »Kdor
namre¢ uresnic¢uje BoZjo voljo, ta je moj brat, sestra in mati.« (Evangelij
po Marku 3,21, 31-35)

Svoje starse je v vsem ubogal, dokler niso zahtevali, da ravnam
v nasprotju z zapovedjo svojega Oceta. Dobra novica je, da je bila
njegova druZzina prisotna v zgornji sobi, kjer je bil nekaj let pozneje
izlit Sveti Duh. V nekem trenutku so postali Gospodovi sledilci.

PRI MENI SI NI PREVEC DOBRO 1Z5LO

Ce se vrnemo k pravilu in ne k izjemi, je zapoved, naj otroci
spostujejo in ubogajo svoje starSe, prva z obljubo: da jim bo dobro
in bodo dolgo Ziveli (Pismo Efezanom 6,2-3; Pismo
Kolosanom 3,20).

Sam sem se posledic neupostevanja te zapovedi naucil na tezji
nacin. Po konc¢anem $tudiju na univerzi Purdue sem se zaposlil v
podjetju Rockwell International. Zacel sem obiskovati cerkev, o

219



POD KRITEM

kateri sem prej govoril. Po drugem bogosluzju sem se odpravil na
vecerjo z nekaj vrstniki. Srecal sem vodjo skupine za samske
odrasle. Potreboval je stanovanje, jaz pa sem se ravno selil v mesto.
Po nekaj pogovorih sva sklenila, da je dobra zamisel, ¢e si deliva
stanovanje. Bil sem navdusen, ker bi tako prihranil veliko denarja,
in takrat sem bil po kon¢anem studiju ¢isto brez denarja.

Naslednji dan sem poklical o¢eta in mu sporocil novico. Mislil
sem, da bo delil moje navdusenje, da bom vsak mesec prihranil
nekaj sto dolarjev. Vendar ni bilo tako. Namesto tega je rekel: »Sin,
to mi ni v8e¢. Ne pocni tega. Saj ga sploh ne pozna$.« Poskusal sem
ga prepricati s tem, da sem mu povedal, kako sodeluje pri sluzenju
za samske, vendar je vztrajal pri svojem nasvetu.

Ko sem odlozil telefon, sem sklenil, da moj oce teh stvari ne
razume, ker ni vernik. Navsezadnje je imel ta kolega pomembno
vlogo v cerkvi. Prezrl sem ocetove besede in naslednji dan sva
skupaj nasla stanovanje in podpisala najemno pogodbo. Ko sva
najemala selitveni tovornjak, me je novi sostanovalec vprasal, ¢e
lahko placam, ker je pozabil svojo ¢ekovno knjizico. Ko sva $la
vplacat polog za stanovanje, je storil enako. Podobno vedenje se je
nadaljevalo in na koncu sem placal celotno najemnino za prva dva
meseca za oba, pa tudi vse poloznice, vkljuéno z njegovimi
Stevilnimi medkrajevnimi telefonskimi klici.

Nekajkrat sem mu posodil avtomobil, ker ni imel svojega.
Vsaki¢, ko mi je naslednje jutro vrnil avtomobil, je bil ta poln dima.
Izgovarjal se je, da poskusa doseci ljudi v stiski. Nekega jutra sem
na vratih vozila odkril ogromno udrtino. Bil sem zelo jezen, vendar
tega nisem hotel pokazati. Neke no¢i sem ob $tirih zjutraj odprl
vrata svoje spalnice in v dnevni sobi naletel na popolnega neznanca
s plocevinko piva in cigareto v roki. Pogledal me je, kot da sem
jaz vsiljivec.

Trpel sem v svojem lastnem domu, toda kot nov vernik sem bil
prepri¢an, da moram hoditi v ljubezni. Nisem Zelel biti jezen ali
obsojajo¢. Zato teZav nisem obravnaval. To je bil le del mojih
vsakodnevnih teZav s tem ¢lovekom.

Po nekaj tednih muk sem izvedel, da je moj sostanovalec
homoseksualec. Rekel sem mu, naj takoj odide, vendar se je
obotavljal. Vse sem placeval, medtem ko je on Zivel v grehu.

220



SE NEKAJVIDIKOV

PribliZno ob istem casu je pastor za samske izvedel za njegov
zivljenjski slog in ga umaknil iz vodstva. Bil sem eden zadnjih, ki je
izvedel za njegov sprevrzeni zivljenjski slog. Moja neposlusnost je
zaslepila mojo sposobnost razlo¢evanja.

Ker nisem uposteval nasveta svojega oceta, sem izgubil na
stotine dolarjev, da ne omenjam miru, za katerega sem bil
prikrajsan. Bil sem unicen in to sta bila dva izmed najtezjih mesecev
mojega Zivljenja. Ko je bilo vsega konec, sem klical k Bogu:
»Gospod, zakaj se je to zgodilo? Zaupal sem ti, da me bos vodil.«

Gospod mi je odgovoril, da mi je dajal usmeritve, vendar sem
jih zavrnil. Bil sem zbegan in se spraSeval: »Kako si mi
dajal usmeritve?«

Odgovoril je: Prek tvojega oCeta, a ga nisi poslusal.

»Toda moj o¢e ni na novo rojen,« sem ugovarjal.

Gospod me je nato spomnil, da njegova Beseda ne pravi:
»Otroci, ubogajte svoje starSe samo, ¢e so na novo rojeni.« Razlozil
mi je: Ti si moj otrok; zato polagam svojo modrost in navodila v srca
tvojih starsev, da te bosta lahko usmerjala in bos ostal zasciten.

Hitro sem odgovoril: »Toda zdaj zivim sam. Moj oce Zivi vec¢
kot tiso¢ kilometrov stran in nisem vec finan¢no odvisen od njega.«

Rekel je: Samo zato, ker si financno neodvisen in tvoji starsi Zivijo
dale¢ stran, se ne pomeni, da moja zapoved, da jih ubogas, zate ne velja
ve¢. Njegova zapoved obljublja, da nam bo dobro, in sam lahko
pri¢ujem, da meni v tistem trenutku ni bilo dobro.

Pokazal mi je, na kateri tocki je ¢lovek osvobojen izpod
avtoritete svojega oceta in matere. Ze ¢isto na zacetku je Bog
zapovedal: »Zaradi tega bo moZz zapustil ofeta in mater in se
pridruzil svoji Zeni in bosta eno meso.« (Prva Mojzesova
knjiga 2,24)

Zadnje navodilo, ki ga star$ da svojemu otroku, je blagoslov
zakonskega partnerja. Mimogrede, po tem, ko mi je Lisin oce dal
blagoslov, da se poro¢im z njo, mi je povedala, kako zelo jo je to
presenetilo. Vprasal sem jo, zakaj, in rekla je: »Ker mi je povedal, da
te ne mara, ker si kristjan.« Ta izku$nja je bila potrditev, da je srce
kralja (tistih, ki imajo avtoriteto nad nami) v Bozji roki.

Ce se vrnemo k Bozji zapovedi, je iz njegovih besed razvidno,
da se po poroki moskega in Zenske vzpostavi nov red avtoritete.

221



POD KRITEM

Bog ne govori o Zenski, da zapusti svoje starSe, ker ni ona tista, ki
vzpostavlja red nove druZzine, avtoriteta je dana moskemu. Ko se
otroci porocijo, jim ni ve¢ zapovedano, naj ubogajo svoje starse,
vendar jih morajo $e vedno spostovati. Spomnim se, da sem neko¢
starSe vprasal, zakaj nama z Zeno niso svetovali, ko so naju videli v
tezavah. Preprosto so rekli: »Nikoli naju nista vprasala za nasvet.«
Kako bogabojece sta ravnala. Videl sem, kako se starsi vmesavajo in
poskusajo usmerjati svoje otroke na enak nacin, kot so to poceli,
preden so se otroci porocili. Rezultat so ranjena custva in
nesporazumi, ker svojih otrok ne izpustijo tako, kot bi morali.

POSEBNA OPOZORILA ZA OTROKE

Potem ko sem nekaj let sluzil kot mladinski pastor, sem videl
nevarne poti, po katerih se podajajo Stevilni mladi. Rad bi izpostavil
nekaj konkretnih nasvetov iz BoZje besede glede pomembnosti
spostovanja starSev. To delam v upanju, da se bo vsaka mlada
oseba, ki to bere, izognila kvasu, ki ga ta greh $iri med mladimi, saj
je nalezljiv in smrtonosen. Sveto pismo pravi: »Preklet, kdor
zanic¢uje oceta in mater! In vse ljudstvo naj rece: >Amen.« (Peta
Mojzesova knjiga 27,16)

Pred menoj sta sedela mati samohranilka in njen najstniski sin.
Med pogovorom ji je ta mladeni¢ veckrat odgovoril s prezirom, kot
da je neumna ali manjvredna. Nekajkrat sem ga Ze popravil. Na
koncu svetovanja sem na svoje presenecenje izustil: »Mladenic, ¢e
se ne pokesa$ svoje drZze in vedenja do matere, bos pristal v
zaporu.« Enako kot moja sogovornika sem bil tudi sam Sokiran nad
svojo izjavo. Mladenic¢ je bil vernik in ¢lan nase mladinske skupine.
Kako sem lahko izustil kaj takega?

Skoraj Sest let pozneje (nisem bil ve¢ mladinski pastor, ampak
sem potoval) me je eno nedeljo zjutraj ustavila mati tega fanta. Rekla
je: »Pastor John, se spomnite, da ste mojemu sinu rekli, da bo pristal v
zaporu, ¢e se ne bo spremenil? No, Ze nekaj let je v zaporu.« Skoraj
sem pozabil, a ko je govorila, sem se spomnil. Pomislil sem, kako je
lahko ta mama tako navdusena, ko to deli z mano. 1zvedel sem, zakaj.
Nadaljevala je: »Zdaj je gore¢ za Boga. Pri¢uje drugim zapornikom in
sodeluje v sluZenju za zapornike.

222



SE NEKAJVIDIKOV

Bere vase knjige in iz njih veliko prejema.«

Bil sem osupel nad tem, kako je Bozja sodba nad mladeni¢evim
Zivljenjem vse spremenila. Bolje bi bilo, ¢e bi uposteval besede, ki
sem mu jih izrekel pred leti, in mu ne bi bilo treba u¢iti se iz nadlog.
Toda pomembno je bilo, da je zdaj v njegovem srcu bila strast
za Boga.

Resnost tega, da otroci telesno ali ustno napadajo svoje starse,
spoznavamo, ko preuc¢imo, kako so v teh primerih ravnali v Stari
zavezi: »Kdor udari svojega oceta ali mater, naj bo kaznovan s
smrtjo« (Druga Mojzesova knjiga 21,15) in »kdor preklinja svojega
oceta ali mater, naj bo kaznovan s smrtjo« (Druga Mojzesova knjiga
21,17). Na te starozavezne zapovedi se je skliceval Jezus, ko je rekel:
»Bog je namrec¢ rekel: Spostuj oceta in mater in kdor preklinja oceta
ali mater, naj bo kaznovan s smrtjo.« (Evangelij po Mateju 15,4)

Mojzes jim je dal navodila, kako mnaj ravnajo =z
upornim otrokom:

Ce ima kdo trmoglavega in upornega sina, ki ne posluga ne ocetovega
ne materinega glasu in ju ne uboga, ¢eprav ga strahujeta, naj ga oce in mati
primeta in peljeta k mestnim stare$inam, k vratom njegovega kraja. Receta
naj stareSinam njegovega mesta: »Ta najin sin je trmoglav in uporen, ne
poslusa najinega glasu, poZreSen je in pijanec.« Potem naj ga vsi moZje
njegovega mesta posujejo s kamenjem, da umre. Tako odpravi zlo iz svoje

srede! Ves Izrael naj to slisi in se boji. (Peta Mojzesova knjiga 21,18-21)

Ce bi se te besede uporabljale danes, bi bili mladi v nasih
cerkvah redno usmréeni. Ceprav taksno kaznovanje ne obstaja vec,
$e vedno vidimo, da je BoZji odnos do uporniskega vedenja precej
gotov in resen. Ni se spremenil samo zato, ker se je spremenila
oblika sodbe. Ne smemo dopustiti upornistva v nasih srcih,
ker ubija.

Svoje otroke sem opozoril, naj se varujejo kakrsne koli oblike
upornistva. Najbolj varljiva ali subtilna oblika je pritoZevanje.
Prezira avtoriteto s tem, ko nemarno rece: »Ni mi vSe¢ nacin, na
katerega me vodis, in ¢e bi bil na tvojem mestu, bi ravnal drugace.«
S tem zali vodstvo. Ali zdaj razumete, zakaj je godrnjanje
prispevalo k temu, da so Izraelovi sinovi ostali zunaj obljubljene

223



POD KRITEM

dezele? Njihovo pritozevanje je kazalo na njihov prezir do Boga,
¢eprav je bilo usmerjeno proti Mojzesu. V bistvu so sporocali Bogu,
da ne ravna pravilno in da bi oni vodili drugace.

Spostovanje starSev prinasa cudovito obljubo dolgega in
dobrega Zzivljenja. Raje izberem Zivljenje kot sodbo. To mora biti
trdno ukoreninjeno v nasih srcih.

ZAKON

Zdaj usmerimo pozornost na boZanski red v zakonu. Sveto pismo
nam pravi, da se morajo Zene »v vsem« podrejati svojim moZem
(Pismo Efezanom 5,24). Ta zapoved ne velja samo za duhovne
stvari, ampak tudi za naravna podrocja Zivljenja. Pavel pravi:
»Svojim moZem.« Drugi moski nimajo avtoritete nad Zensko, to
velja samo za njenega moza. Pastor ima avtoriteto nad Zeno
drugega moskega na podrocju cerkvenih in duhovnih zadev, Sef v
sluzbi ima avtoriteto v zvezi z njenim delom zunaj doma, civilna
oblast pa ima avtoriteto v civilnih zadevah, toda ko gre za dom, je
njena avtoriteta njen moz.

Sredi osemdesetih let prejSnjega stoletja sva z Zeno padla v
napa¢no ucenje. Re¢eno nama je bilo, da so Novo zavezo pisali
Sovinisti¢ni moski in da se ne bi smela drZzati njihovih besed, ko gre
za avtoriteto med moZem in Zeno. Receno nama je bilo, da je Jezus
zagotovil enako odresitev za vse. To je vsekakor res, vendar
odresitev ne zanika avtoritete. Ve¢ let nisva imela miru v najinem
domu. Nenehno sva se borila za vodstveni polozaj.

Po letih nemirov sem nekega dne rekel Zeni: »Bog me je postavil
za vodjo tega doma in bom vodil, ne glede na to, ali mi bos sledila
ali ne.« Pri meni so se stvari zacele spreminjati, pri moji Zeni pa ne.
Gospod mi je pokazal, da kot vodja nikoli ne bi smel siliti tistih, ki
so mi podrejeni, naj sledijo. Jezus tega ne po¢ne z nami. Ce tisti, ki
so pod naso avtoriteto, ne sledijo, trpijo.

Vstopil sem v bozanski pocitek in mir. Vendar je Lisa Se naprej
nosila vse pritiske nasega doma. Prepricana je bila, da sem
neodgovoren voditelj. Bil sem mlad in imel sem veliko
pomanjkljivosti, zato je veliko njenih pomislekov zaradi mojih
preteklih napak bilo videti upravic¢enih. Véasih so njeni strahovi

224



SE NEKAJVIDIKOV

postali tako ekstremni, da me je zbudila sredi noci in me spomnila,
da ne nosim svojega dela bremena, ona pa nosi veliko ve¢ od
svojega dela. Preprosto sem predlagal, naj vse skrbi preda Bogu, in
Sel nazaj spat, medtem ko je lezala budna ob meni in se
bala najhujsega.

Lisino breme se je e povecalo. Nenehno so jo mucile skrbi. Njen
um nikoli ni bil miren, ves ¢as je bila vznemirjena, ko je v mislih
premlevala o vsem morebitnih krizah, s katerimi bi se lahko soo¢ila
najina druzina.

Kmalu zatem je napetost, ki jo je nosila, postala skoraj
nevzdrzna. Morala se je dolgo prhati ali kopati, da bi ublazila
napetost. Nekega vecera, ko se je pod prho pritozevala nad mano, ji
je Bog spregovoril: Lisa, ali mislis, da je John dober voditelj?

Hitro je odgovorila: »Ne, mislim, da ni! Ne zaupam mu.«

Lisa, ni ti treba zaupati Johnu, je odgovoril. Zaupati moras samo
meni. Mislis, da Johnu ne gre dobro v vlogi vodje tega doma. Cutis, da bi
ti lahko naredila bolje. A napetost in nemir, ki ju doZivljas, sta teZa in
pritisk, povezana z vlogo glave gospodinjstva. Zate je to jarem, za
tvojega moza pa plas¢. OdloZi ga.

Lisa je v hipu razumela. Bog, ne oblastihlepen moz, je bil tisti, ki
ji je rekel, naj se podredi svojemu mozu. Vodenje nasega doma je
zanjo pomenilo pritisk, ker ta vloga ni bila namenjena njej. Bog ji je
dovolil, da je izkusila breme odgovornosti brez maziljenja ali
milosti, ki ju daje moZu za noSenje tega bremena. Ko je prisla izpod
prhe, je jokala in prosila za odpusc¢anje. Vstopila je v mir in pocitek,
v katera sem tudi sam vstopil nekaj mesecev prej, najin dom pa je
prvic¢ po vec letih doZivel pravo harmonijo.

Sveti Duh ji je tistega vecera pomagal spoznati, da Bog ne pravi,
naj se zena podredi samo v primerih, ko se strinja ali ji je v8e¢, kar
moz sklene ali odlo¢i. Spoznala je, da ¢e se bo podredila Bozji
zapovedi, bo delezna njegove zas¢ite. Sem od takrat delal napake?
Vsekakor. Veliko sem jih naredil. Vendar je Bog kljub mojim
napakam obvaroval Liso in ji dal mir. Ko je podrejena, je delezna
Bozje zascite, ne glede na to, kaksne nespametne odlocitve sprejema
njen moz.

225



POD KRITEM

NERAZUMNI ALI NEODRESENI MO ZJE

Zapoved, da se Zene podrejajo svojim moZzem, ni dana samo tistim,
ki imajo verne moZe. Peter je rekel: »Prav tako bodite, Zene,
podrejene svojim mozem. Tako bodo tisti, ki niso pokorni besedi,
pridobljeni Ze po vedénju svojih Zena, brez besede.« (Prvo Petrovo
pismo 3,1)

Najprej razis¢imo besedno zvezo »Prav tako bodite, Zene ...«.
Peter je pravkar zakljucil razpravo o tem, kako se odzvati na
nepravi¢no obravnavo s strani oblastnikov. (O tem smo podrobneje
govorili v trinajstem poglavju.) Takoj zatem pa daje podobna
navodila Zenam v odnosu do njihovih moz. Ce bi te besede zdruzili,
bi bilo slisati nekako tako:

Sluzabniki, z vsem strahom se podrejajte svojim gospodarjem, pa ne
le dobrim in prijaznim, ampak tudi osornim. Kajti to, da kdo po krivici
trpi, a bridkosti prenasa, ker se zaveda Boga, je hvalevredno. Je pa pred
Bogom hvalevredno, ¢e delate dobro in e potrpezZljivo prenasate
bridkost ... Prav tako bodite, Zene, podrejene svojim mozem. Tako bodo
tisti, ki niso pokorni besedi, pridobljeni Ze po vedénju svojih Zena, brez
besede (Prvo Petrovo pismo 2,18-19; 3,1)

Zalostno je, a resni¢no. Srecal sem nekaj »vernih« moz, ki so kot
voditelji strozji od nevernikov. Vendar se je praviloma najtezje
podrediti mozem, ki niso odreseni. Spet zelim poudariti, da ¢e moz
naroci svoji Zeni, naj naredi nekaj, kar je v nasprotju z BoZjo besedo,
ne bi smela slediti njegovim navodilom, vendar mora ohraniti
drzo podrejenosti.

Peter je nadaljeval in razloZil, kako bo ta podrejena drza sluzila
kot najmoc¢nejse pri¢evanje Zene mozu - celo mocnejse od
oznanjevane besede. Poznam Zensko, katere moz ni bil vernik. Leta
mu je pridigala. Puscala je letake na njegovi delovni mizi, Sveta pisma
ob njegovi postelji in v najljubsih koti¢kih za sedenje ter krs¢anske
revije na klubski mizici. Ko je vabila pare na druZenje, je poskrbela,
da so bili povabljeni moski vedno mo¢ni verniki, v upanju, da bodo
pri¢evali njenemu mozu.

Nekega dne ji je Bog rekel: Kako dolgo bos ovirala odresitev
svojega moZa?

226



SE NEKAJVIDIKOV

V Soku je vprasala: »Ogrozam odreSitev svojega moZza? Kako?«

Gospod ji je pokazal, da dokler mu je pridigala in manipulirala
z okolis¢inami, ni delala tega, kar je Bog narocil. Pokazal ji je
svetopisemski odlomek iz Prvega Petrovega pisma in ji naro¢il:
Umakni letake, revije in Sveta pisma ter nehaj stratesko vabiti pare
na vecerjo.

Povedala mi je: »John, samo ljubila sem ga in se mu podredila, v
nekaj mesecih pa je moj moz svoje zZivljenje predal Jezusu.« Prespal
sem pri njiju in lahko potrdim, da ta ¢lovek zelo ljubi Gospoda. Ce
bi preprosto verjeli, zaupali in ubogali, kar pravi BoZja beseda, bi
bili prica ¢udezem v nasih domovih in uZzivali v miru, ki presega
razumevanje. Ne morem dovolj poudariti, da je Bog tisti, ki je dal ta
navodila, ne nadzorujo¢i, manipulativni in oblastiZeljni voditelji.
Dal jih je, da bi poskrbel za nas in nas zas¢itil, kar bomo videli tudi
v naslednjem poglavju. Sredi stiske lahko zaupamo njegovi obljubi:
»Vem za nacrte, ki jih imam z vami, govori Gospod: nacrte blaginje
in ne nesrece, da vam dam prihodnost in upanje.« (Jeremija 29,11)

AVTORITETE V DRUZBI

Nova zaveza nam pusca navodila tudi za podro¢ji dela in Sole.
Pavel je narodil:

Suznji naj se v vsem podrejajo svojim gospodarjem. Naj jim bodo po
volji, naj ne ugovarjajo in ne kradejo, ampak naj izkazujejo celovito in
pravilno zvestobo, da bodo v vsem okrasili nauk Boga, nasega odresenika.
(Pismo Titu 2,9-10)

Vedno sem se razveselil, ko so mi Sefi ali lastniki podjetij, ki niso
bili verniki, porocali, kako vidijo Jezusa v svojih zaposlenih, ne
zato, ker govorijo o njem, ampak zato, ker se pri njih v tezkih
situacijah in v njihovi delovni etiki kaZe njegov znacaj. Slisal sem jih
reci: »Nikoli se ne prepirajo z mano, se ne pritoZujejo ali mi
odgovarjajo,« ali »delajo ve¢ kot drugi zaposleni,« ali »so najbolj
posteni in zaupanja vredni zaposleni, ki jih imam.« Taksni ljudje so
zaradi pric¢evanja svojih zaposlenih odprti, da mi prisluhnejo, ko
govorim o Jezusu.

227



POD KRITEM

Vendar sem doZivel tudi nasprotno. Na letalu sem sedel poleg
moskega, ki je bil lastnik drugega najvecjega taksi podjetja v nasem
kraju. Prijetno sva klepetala, dokler ni izvedel, da sem sluzabnik v
cerkvi. Nato je utihnil in ni ve¢ tako sprosceno govoril. Ker je bil
pogovor pred tem tako spros¢en, mi ni bilo teZko vprasati, zakaj se
je njegov odziv tako spremenil.

Rekel je: »V redu, povedal vam bom. Neko¢ je za nase podjetje
delala neka Zenska. Bila je ena od teh >na novo rojenih kristjanov«.
Vsem v pisarni je pridigala, zaradi c¢esar so bili vsi manj
produktivni. Ko je odhajala, je vzela stvari, ki niso bile njene, in mi
pustila osem tiso¢ dolarjev vreden racun za telefon, ker je s
sluzbenim telefonom klicala sina, ki je Zivel v Nem¢iji.«

Moje srce je bilo strto. Ljudem, ki so delali v tisti pisarni, bo
tezko prisluhniti Bozji besedi, ker so bili prica njeni nepodrejenosti
in kraji. Iz tega razloga je Pavel narocil: »Naj jim bodo po volji, naj
ne ugovarjajo in ne kradejo, ampak naj izkazujejo celovito in
pravilno zvestobo.« Ko se podredimo, trdo delamo ter spostujemo
zakone in pravila nasih delodajalcev in izobrazevalnih ustanov,
pri¢ujemo o milosti nasega Gospoda Jezusa Kristusa.

Na drugem mestu je Pavel dejal:

Suznji, ubogajte v vsem svoje zemeljske gospodarje, in sicer ne samo
takrat, kadar vas vidijo, kakor da bi hoteli ugajati ljudem, ampak v
preprostosti srca in v strahu Gospodovem. Kar koli Ze delate, delajte iz
srca, kot da delate za Gospoda, ne za ljudi. (Pismo Kolosanom 3,22-23)

Bodite pozorni na besedno zvezo »ubogajte v vsem«. Ni
pomembno, kako nerazumna so videti navodila Sefa ali ucitelja.
Vasa poslusnost njemu je pravzaprav poslusnost Gospodu.

Pavel je nadaljeval: »Saj veste, da boste v povracilo prejeli
dedis¢ino od Gospoda. Sluzite Gospodu Kristusu.« (Pismo
Kolosanom 3,24) Ce bi ta zenska vedela, da v resnici krade
Gospodu, tega nikoli ne bi storila. Primanjkovalo ji je razumevanja
in prav tako strahu Gospodovega.

V naslednji vrstici je Pavel nadaljeval: »Kajti kdor dela krivico,
bo pozel, kar je krivi¢nega storil, in nih¢e se ne bo oziral na osebo.«
Vsec¢ mi je, kako vrstico prevaja angleski prevod Svetega pisma The

228



SE NEKAJVIDIKOV

Message: »Nejevoljni sluzabnik, ki slabo opravlja svoje delo, bo
klican k odgovornosti. Biti kristan ne pomeni, da si lahko
privos¢imo slabo opravljati svoje delo.«

Omenjena Zenska najverjetneje ne bo odgovarjala lastniku taksi
sluzbe ali drzavni oblasti, bo pa odgovarjala Gospodu in bo pred
Kristusovim sodnim stolom pozvana k odgovornosti: »Zato si tudi
prizadevamo, da bi mu bili vse¢, bodisi da smo priseljeni v telesu
bodisi da smo izseljeni. Vsi se bomo namre¢ morali pojaviti pred
Kristusovim sodnim stolom, da bo vsak prejel placilo za to, kar je v
zemeljskem Zivljenju delal, dobro ali slabo.« (Drugo pismo
Korin¢anom 5,9-10)

SPLOSNA VPRASANJA

Mnogi ljudje pravijo, da ne bodo poslusali voditeljev, ki ne Zzivijo
tega, kar pridigajo. Toda ali to razmisljanje izhaja iz poslusnosti ali
naravnega razmisljanja? Beremo: »Tedaj je Jezus spregovoril
mnoZicam in svojim u¢encem: >Mojzesov stol so zasedli pismouki
in farizeji. Delajte vse in se drZite vsega, kar vam recejo, po njihovih
delih pa se ne ravnajte; govorijo namre¢, pa ne delajo.«« (Evangelij
po Mateju 23,1-3)

Jezus je zapovedal podreditev celo pokvarjenim voditeljem, ki
niso ziveli to, kar so pridigali. MnoZice je opozoril na avtoriteto nad
njimi, ne na njihovo osebno zivljenje. Watchman Nee je zapisal:

Kaksno tveganje je Bog prevzel z uvedbo avtoritete. Kaksno
izgubo bo Bog utrpel, ¢e ga bodo pooblascene avtoritete, ki jih
vzpostavi, napacno predstavljale. Vendar se Bog ni ustrasil in je
kljub temu vzpostavil avtoritete. Veliko lazje je nam, da
neustra$no ubogamo avtoritete, kot pa Bogu, ki jih je vzpostavil.
Zakaj jih potem ne bi brez strahu ubogali, ¢e se Bog ni ustrasil in je
avtoriteto vseeno zaupal ljudem? Kakor je Bog pogumno
vzpostavil avtoritete, tako naj bi jih tudi mi pogumno ubogali.
Vsak naj se podreja oblastem, ki so nad njim. Ni je namre¢ oblasti,
ki ne bi bila od Boga. In te, ki so, so postavljene od Boga.« (Pismo
Rimljanom 13,1)

229



POD KRITEM

Poslusni mora le ubogati; Gospod nas ne bo klical k odgovornosti
za napacno poslusnost, temvec¢ bo pooblas¢eno avtoriteto klical k
odgovornosti za njeno napacno ravnanje. Nepokors¢ina pa je upor
in za to mora tisti, ki je pod avtoriteto, odgovarjati Bogu. (Duhovna
avtoriteta, str. 69-71)

To je napisal clovek, ki je bil s strani oblasti nepravi¢no
obravnavan. V tridesetih in stiridesetih letih prejsnjega stoletja je na
Kitajskem pomagal ustanoviti lokalne cerkve, ki so bile popolnoma
neodvisne od tujih misijonskih organizacij, in je klju¢no prispeval k
temu, da je mnoge pripeljal v Bozje kraljestvo. Njegove dejavnosti
so razjezile oblasti, leta 1952 so ga aretirali in obsodili zaradi
vecdjega Stevila laznih obtoZb. V zaporu je ostal vse do svoje smrti
leta 1972. Njegov spostljivi strah BozZji je bil pri¢evanje za Stevilne
tudi v zaporu in mnogi so bili zaradi njegovega pricevanja
odreSeni. Veliko let pozneje njegove knjige Se vedno
govorijo mnogim.

PREPOZNAVANJE AVTORITETE

V knjigi sem Ze omenjal, kako prepoznati ustanovljeno avtoriteto,
toda ob zaklju¢ku tega poglavja bi rad Se enkrat poudaril Ze re¢eno.
Na civilnem in druzbenem podrocju ni tezko prepoznati legitimne
avtoritete. Beremo: »Zaradi Gospoda se podredite vsaki ¢loveski
ustanovi.« (Prvo Petrovo pismo 2,13) Javni usluzbenci so uradniki
ali zaposleni v organih javne oblasti. Potem so tu $e vodje podjetij
in ucitelji ali ravnatelji izobraZevalnih ustanov in vemo, da je tudi
njihova avtoriteta pristna.

Tudi avtoritete v domu ni tezko prepoznati. Ko se Zenska poroci
z moskim, pride pod njegovo avtoriteto, zas¢ito in oskrbo. Ko se
otrok rodi v druZino, so star$i njegova avtoriteta. Ce je otrok
posvojen, naj spostuje posvojitelje, kot bi bili njegovi biolosgki starsi.
Otrok v sirotisnici ali rejnistvu mora kot svojo avtoriteto spostovati
odgovorne osebe.

Prepoznavanje legitimne avtoritete v cerkvi je nekoliko bol
zapleteno. Sveto pismo opozarja na lazne apostole, preroke in
voditelje, ki jih najdemo v cerkvi; tem se ne bi smeli podrejati.

230



SE NEKAJVIDIKOV

Kakor je rekel Pavel: »Vendar se jim nismo uklonili niti za
trenutek.« (Pismo Galacanom 2,5) Lazni voditelji se lahko kaZejo na
dva nacina. Prvi¢, ucijo nauke, ki niso skladni s Svetim pismom. V
kontekstu teh svojih besed je Pavel zapisal: »Toda tudi ¢e bi vam mi
sami ali pa angel iz nebes oznanjal drugacen evangelij, kakor smo
vam ga mi oznanili, naj bo preklet!« (Pismo Galacanom 1,8) Iz tega
razloga Pavel teh voditeljev ni pocastil s svojo podrejenostjo.

Drugi¢, lazni voditelji se v cerkvi pojavijo s samoustanovitvijo.
BoZje imenovanje sprozi Sveti Duh, potrdijo pa ga obstojeci
staresine ob upostevanju Zivljenjskega sloga kandidata. V Stari
zavezi je ta proces ponazorjen z Jozuetovim imenovanjem. In
Gospod je rekel Mojzesu:

»Vzemi si Nunovega sina J6zueta, moza, v katerem je duh, in pol6zi
svojo roko nanj! Postavi ga pred duhovnika Eleazarja in vso skupnost in ga
umésti pred njihovimi o¢mi! Daj mu nekaj svoje veljave, da ga bo poslusala

vsa skupnost Izraelovih sinov! (Cetrta Mojzesova knjiga 27,18-20)

Bog je izbral Jozueta, vendar je potrdil svojo izbiro prek
obstoje¢ih imenovanih avtoritet, Mojzesa in Eleazarja. Ti moZje so
vec let opazovali Jozuetovo Zivljenje. Enak vzorec se pojavlja tudi v
Novi zavezi (Apostolska dela 13,1-4).

Pavel je dejal: »Kajti preizkusen ni tisti, ki sam sebe priporoca,
ampak tisti, ki ga priporo¢a Gospod.« (Drugo pismo Korinéanom
10,18) Podreditev samooklicanim avtoritetam je nevarna poteza.
Bog bo vedno potrdil svoje ustanovitve pred cerkvijo, v kateri so
kandidati zvesto sluzili. Jezus je vernike v Tiatiri grajal, ker so se
podredili nauku in ponarejeni avtoriteti samooklicane prerokinje po
imenu Jezabela (Razodetje 2,20-25). Napisal sem celo knjigo o tem,
kako prepoznati samooklicane sluzabnike v cerkvi z naslovom Tako
govori Gospod? Knjiga je dobro izhodis¢e za to temo, saj obravnava
zlorabe duhovne avtoritete in ponaredke.

Ce smo resni¢no odreeni in i¥¢emo BoZjo voljo, bomo znali
prepoznati legitimno avtoriteto v cerkvi. Jezus je rekel: »Ce hoce
kdo uresnicevati njegovo voljo, bo spoznal glede nauka, ali je od
Boga ali pa jaz govorim sam od sebe.« (Evangelij po Janezu 7,17)
Klju¢ najdemo v besedah: »Ce hoce kdo uresni¢evati njegovo voljo.«

231



POD KRITEM

Ko nase srce resni¢no is¢e Boga, nam Bog po Svojem Duhu daje
sposobnost razloc¢evanja. Kakor je potrdil tudi Janez: »Vi pa imate
maziljenje od Svetega in vsi to veste.« (Prvo Janezovo pismo 2,20)

Watchman Nee je zapisal: »Ce bi se res nau¢ili ubogati Boga, ne
bi imeli teZzav pri prepoznavanju, na kom pociva BoZja avtoriteta.«
(Duhovna avtoriteta, str. 62) Poznati Boga pomeni poznati avtoriteto,
ker sta on in njegova avtoriteta nelocljivo povezana.

Bog nagrajuje tiste, ki ga marljivo iS¢ejo in ubogajo. V
naslednjem poglavju se bomo posvetili nekaterim od Stevilnih
koristi podrejenosti avtoriteti.

232



SESTNAJSTO POGLAV]JE

VELIKA VERA

Vecja ko je nasa stopnja podrejenosti, vecja bo nasa vera.

tem zadnjem poglavju se bomo osredotocili na prednosti

-\ / »cepljenja«, z drugimi besedami na neizmerne nagrade in
blagoslove, ki so jih deleZni tisti, ki se postavijo pod kritje.

Veliko knjig bi lahko napisali samo o teh koristih. Ceprav jih bomo
obravnavali le nekaj, jih boste skozi osebno preucevanje in izkusnje

v Kristusu gotovo odkrili Se vec.

GOSPOD, POMNOZI NAM VERO

Pred nekaj leti sem ob 5.30 odSel v svojo pisarno, da bi molil, kot
sem to pocel Ze toliko juter prej. Se preden sem lahko zacel, sem
zaslisal navodilo Svetega Duha: Odpri 17. poglavje Evangelija po Luku
in zacéni brati od pete vrstice naprej.

Z navduSenjem sem odprl Sveto pismo in opazil, da gre za
odlomek, ki sem ga dobro poznal. V preteklosti sem Ze pridigal na
to temo, a to ni zmanjsalo mojega navdusenja. Iz preteklih izkusen;
sem vedel, da ¢e mi je Bog narocil, naj preberem dolocene vrstice,
me Zeli nauciti necesa, kar sem prej spregledal. Oglejmo si, za
kaj gre.

Apostoli so rekli Gospodu: »Pomnoézi nam vero!« (Evangelij po
Luku 17,5) Preden nadaljujemo z razpravo o tem, kaj mi je pokazal
tisto jutro, naj izpostavim razlog, zakaj so ti mozje Zeleli vecjo vero.

Ali je Jezus pravkar obudil mrtvega? Ali je ravno nahranil pet

233



POD KRITEM

tiso¢ ljudi z nekaj kruhki in ribami? Ali pa je pravkar s svojo besedo
umiril razburkano morje? Odgovori so ne, ne, ne! Jezus jim je
pravkar narodil: »Varuijte se! Ce tvoj brat gresi, ga pograjaj, in e se
skesa, mu odpusti. Ce grei sedemkrat na dan zoper tebe in se
sedemkrat na dan obrne k tebi ter rece: >Kesam se,« mu odpusti.« (3.
in 4. vrstica)

Njihove Zelje po vedji veri niso navdihnili vidni ¢udezi. Bila je
preprosta zapoved, da odpuscajo tistim, ki so jih prizadeli. Ti moZje
so ziveli pod postavo in bili navajeni, da se na krivico odzovejo z
miselnostjo oko za oko in zob za zob. Jezus pa jih je usmerjal, naj
zivijo na nacin, ki se jim je zdel popolnoma nerazumen. Zapoved
zivljenja skladno z BoZjim znacajem jih je preplasila. Kako bodo
lahko kos tako vzvisenemu redu? Odgovor je bil: »Pomnézi nam
verol« Razumeli so, da sta poslusnost in vera neposredno povezani,
in tudi sam sem kmalu zagledal to resnico v povsem novi luci.

Ko je Jezus slisal njihov klic po vedji veri, je povedal to priliko:
»Ce bi imeli vero kakor gor¢i¢no zrno, bi rekli tej murvi: >Izruj se s
koreninami vred in se presadi v morje,< in bi vam bila pokorna.« (6.
vrstica) Zdelo se mi je, da to razumem. V tej smeri sem ucil in bil
seznanjen z Jezusovim ucenjem, da imamo BoZjo vero, in ¢e re¢emo
gori, naj se umakne in vrze v morje, in v srcu ne bomo dvomili, se
nam bo zgodilo po nasih besedah (oglejte si Evangelij po Marku
11,22-24). Pri tem ni bilo ni¢ drugace. Namesto gore je preprosto
uporabil murvo.

V teh besedah je tudi ponazorjeno, da je vera dana vsakemu
verniku, kot gorci¢no zrno. Gre za nacelo kraljestva o ¢asu sejanja in
zetve: »Z Bozjim kraljestvom je kakor s ¢lovekom, ki vrze seme v
zemljo.« (Evangelij po Marku 4,26) Ko smo bili odreSeni, nam je bila
dodeljena mera vere (Pismo Rimljanom 12,3). Ta vera je v obliki
semena in nasa odgovornost je, da jo negujemo in gojimo. Kako
raste? Odgovor je naslednji.

PRAVI CAS ZA SLUZABNIKOV OBROK?

Pozorno sem bral naprej, ker so me naslednje Stiri vrstice vedno

begale. Kmalu sem ugotovil, da Jezus svojim uc¢encem ni dajal le

formul, kako naj povecajo svojo vero. Nameraval jih je usmeriti k
234



VELIKA VERA

nac¢inu Zivljenja, ki neposredno zadeva podroc¢je poslusnosti
avtoriteti. Prisluhnite njegovi priliki:

»Kdo izmed vas bo svojemu sluzabniku, ki orje ali pase, dejal, ko
pride s polja: >Pridi brz in sédi za mizo!« Mar mu ne bo rekel: >Pripravi mi
kaj za vecerjo, prepasi se in mi strezi, dokler jem in pijem, nato bos ti jedel
in pil.« Se mar zahvaljuje sluzabniku, ker je naredil, kar mu je bilo

ukazano?« (Evangelij po Luku 17,7-9)

Vedno sem se spraseval, zakaj je Gospod oc¢itno spremenil temo.
Od besed o veri, ki izruva drevesa, je preSel k protokolu za
sluzabnike. Prej se mi preprosto ni zdelo smiselno, toda tisto jutro
sem razumel.

Ko sem pocasi znova in znova prebiral te vrstice, sem v iskanju
Gospodovega navdiha prisluhnil svojemu srcu. Nenadoma sem
zasliSal: Kaksen je koncni namen sluzabnika, ki dela na polju? Kaksen je
koncni namen sluZabnika, ki skrbi za crede? Kaksen je koncni rezultat?

Za trenutek sem pomislil. Potem sem dojel: dati hrano na mizo.
Spoznal sem, kaj je Jezus Zelel povedati. Ce je koné¢ni rezultat
sluzabnikovega dela hrana na mizi njegovega delodajalca, zakaj bi
sluZzabnik jedel, preden je njegov gospodar postrezen? Ali ne bo
najprej dokoncal svojega dela? Seveda bo! Nedokoncano delo je
lahko prav tako slabo kot nezaceto. Zakaj orati polja in ne jesti?
Zakaj skrbeti za ¢rede in ne uzivati v volni, mesu ali mleku?

Ko sem to razumel, sem prebral naslednjo Jezusovo izjavo:
»Tako tudi vi, ko naredite vse, kar vam je bilo ukazano, govorite:
>Nekoristni sluzabniki smo; naredili smo, kar smo bili dolzni
narediti.<«(Evangelij po Luku 17,10, poudarka dodana)

Primer ponovno obrne tako, da se nanasa na nas. Ko sem
prebral, so besede naredite vse in ukazano kar skocile s strani. Jezus
je poslusnost tega sluzabnika svojemu gospodarju primerjal z naso
poslusnostjo Bogu. Na ta nacin je izpostavil tri pomembne tocke,
povezane s povecanjem vere:

235



POD KRITEM

1. Obstaja neposredna povezava med vero in poslusnostjo
avtoriteti.

2. Vera se poveca Sele, ko dokon¢amo, kar nam je
ukazano.

3. Nadvse pomembna je drza resni¢ne poniznosti.

Pogovorimo se o vseh to¢kah, ki izhajajo iz tega odlomka.

POVEZAVA MED VERO IN POSLUSNOSTJO AVTORITETI

Prva to¢ka, neposredna povezava med vero in poslusnostjo, je
razvidna iz srecanja castnika z Jezusom v evangelijih. Jezus je
vstopil v Kafarnaum in poiskal ga je rimski vojak s ¢inom stotnika.
Prosil je Jezusa, naj ozdravi njegovega sluzabnika, ki je bil hrom in
je trpel. Jezus mu je rekel: »Pridem in ga ozdravim.« (Evangelij po
Mateju 8,7) Stotnik pa mu je odgovoril: »Gospod, nisem vreden, da
pride$ pod mojo streho, ampak samo reci besedo in moj sluzabnik
bo ozdravljen.« (Evangelij po Mateju 8,8)

Jezus je bil pripravljen in voljan iti k njemu domov, vendar se je
vojak pocutil nevrednega in ga je prosil, naj tega ne pocne. Prosil je
Jezusa, naj tam, kjer stoji, izrece ukaz, in njegov sluzabnik bo
ozdravljen. Stotnik je pojasnil svoje razmisljanje: »Kajti tudi sam
sem pod oblastjo in imam vojake pod seboj ter re¢em temu: >Pojdi«
in gre; in drugemu: >Pridi< in pride; in svojemu sluzabniku: >Stori
to«in stori.« (Evangelij po Mateju 8,9)

Pogovorimo se o njegovem poloZzaju. V rimski legiji je bilo Sest
tiso¢ vojakov. Znotraj legije je bilo Sestdeset stotnikov, ki so
odgovarjali poveljniku legije. Vsak stotnik je imel pod svojim
poveljstvom sto vojakov.

Rimski castnik je Jezusu sporocal, da ga njegovi vojaki
spostujejo in se mu podrejajo, ker je tudi sam podrejen svojemu
poveljniku. Tako je bil pod okriljem avtoritete svojega poveljnika, ki
pa je bil pod okriljem rimske oblasti. Enostavno povedano, je dejal:
»Sem pod avtoriteto; zato imam avtoriteto. Vse, kar moram storiti,
je, da spregovorim besedo, in tisti, ki so pod mano, se takoj

236



VELIKA VERA

odzovejo na moje ukaze.«

Rekel je: »Kajti tudi sam ...« Prepoznal je, da je bil Jezus BoZji
sluzabnik pod avtoriteto svojega kraljestva; zato je ta vojak vedel,
da ima Jezus oblast na nebeskih podroc¢jih duhovnega sveta, tako
kot je on kot vojak imel avtoriteto na vojaskem podrocju. Razumel
je, da je vse, kar je bilo potrebno, ukaz in bolezen bo morala
ubogati, tako kot so tisti pod njegovo oblastjo ukrepali, ko je
dal ukaz.

Kako se je Jezus odzval? Ko je Jezus to slisal, se je zacudil in
rekel svojim spremljevalcem: »Resni¢no, povem vam: Pri nikomer v
Izraelu nisem nasel toliksne vere!« (Evangelij po Mateju 8,10)

Najvedja vera, ki jo je Jezus srecal v vec kot triintridesetih letih
na zemlji, ni bila vera Janeza Krstnika ali njegove matere Marije. Ni
bila niti vera koga izmed Izraelovih sinov, ki so prejeli ozdravljenje
ali ¢udez. Ni bila vera koga od dvanajsterih. Pripadala je rimskemu
drzavljanu, vojaku, enemu od izraelskih okupatorjev. Kaj je
naredilo njegovo vero tako veliko? Bilo je razumevanje in Zivljenje v
podrejenosti avtoriteti.

To je Jezus Zelel povedati v svoji priliki o tem, kako imeti veliko
vero. Avtoriteta, v kateri hodimo, je premo sorazmerna z naso
podrejenostjo avtoriteti. Vecja ko je nasa stopnja podrejenosti, vecja
bo nasa vera. Zdaj pa to povezite s tem, kar je Jezus rekel svojim
ucencem, ki so Zeleli ve¢jo vero: »Ce bi imeli vero kakor goré¢i¢no
zrno, bi rekli tej murvi: >Izruj se s koreninami vred in se presadi v
morje,« in bi vam bila pokorna.« (Evangelij po Luku 17,6) Jezus je
rekel, da mora$ samo spregovoriti besedo in drevo te bo ubogalo!
Koga uboga ta murva? Tistega, ki je »naredil, kar mu je bilo
ukazano« (Evangelij po Luku 17,9).

POSLUSNOST, DOKLER NI KONCANO

Druga pomembna tocka, ki jo Jezus sporoca, je, da se vera
poveca, ko dokon¢amo, kar nam je ukazano. Njegove to¢ne besede
se glasijo: »Tako tudi vi, ko naredite vse, kar vam je bilo ukazano.«

Sluzabnik je odgovoren, da izpolni vso voljo svojega
gospodarja, ne le del ali za vzorec. Prepogosto nekaj zacnemo, a
tega ne dokon¢amo, ker izgubimo zanimanje ali pa postaneta napor

in trpljenje prehuda. Resni¢ni in zvesti sluzabnik dokonca nalogo,
237



POD KRITEM

ne glede na tezave ali ovire. Obdeluje polja, prinese sadove svojega
dela pred gospodarja in mu pripravi obrok. Njegova dejanja
predstavljajo resni¢no poslusnost.

Abraham je imenovan oce nase vere (Pismo Rimljanom 4,11-
12). Abraham ni imel otrok. Pri petinsedemdesetih letih se mu je
prikazal Bog in mu obljubil, da bo imel sina, po katerem bo postal
oce mnogih narodov. Po letih ¢akanja in poslusnosti je Abraham pri
stotih letih dobil obljubljenega sina.

Bog je dovolil, da se je Abraham na Izaka zelo navezal. Ko je
bila njuna ljubezen moc¢na, ga je Bog preizkusil in mu ukazal, naj
vzame Izaka v deZelo Morija in ga usmrti kot daritev. Sveto pismo
pravi: »Abraham je vstal zgodaj zjutraj.« (Prva Mojzesova knjiga
22,3) Opazite lahko njegovo takojsnjo poslusnost. Nekateri ljudje
dneve, tedne, mesece ali v¢asih celo leta premisljujejo, ali naj bodo
poslusni Bogu. Primanjkuje jih svetega strahu, kar je razlog, da
nimajo velike vere. Ko vemo, da je Bog spregovoril, bi se morali
takoj odzvati. Ce pa gre za veliko Zivljenjsko spremembo, je
pametno, da pois¢emo potrditev pri avtoritetah, ki so nad nami.

Abraham je potreboval tri dni, da je priSel v dezelo Morija.
Tridnevno potovanje mu je dalo ¢as, da premisli. Ce bi imel namen
odnehati, bi to v tem c¢asu gotovo storil. Vendar tega ni storil.
Abraham je nadaljeval vso pot do vrha gore in svojega edinega sina
zvezal na oltar, ki sta ga skupaj zgradila. Dvignil je noz, da bi ubil
Izaka, ko ga je Gospodov angel ustavil: »Ne izteguj svoje roke nad
decka in ne stori mu nicesar, kajti zdaj vem, da se bojis Boga, saj mi
nisi odrekel svojega sina, svojega edinca.« (Prva Mojzesova knjiga
22,12) Abraham je ubogal do dokoncanja! Ni odnehal, ¢eprav je
moral spustiti najpomembnejSo stvar v svojem Zzivljenju, svojega
Izaka, svojega dedica, svoje upanje, svojo BoZjo obljubo. Izakova
smrt bi pomenila, da se je odpovedal svojem Zzivljenju. Abraham je
dokazal svojo strast do poslusnosti, ki je pretehtala nad njegovo
Zeljo po obljubah. Taksno odlo¢nost moramo v svojih srcih imeti
tudi mi. Gospod, dvigni danes generacijo taksnih moz in Zena!

Posledi¢no je Bog spregovoril:

»Prisegel sem pri sebi, govori Gospod: Ker si to storil in nisi odrekel
svojega sina, svojega edinca, te bom zares obilno blagoslovil in silno
238



VELIKA VERA

namnozil tvoje potomstvo, kakor zvezde na nebu in kakor pesek, ki je na
morskem bregu. Tvoji potomci bodo vzeli v posest vrata svojih
sovraznikov in s tvojimi potomci se bodo blagoslavljali vsi narodi na

zemlji, ker si poslusal moj glas.« (Prva Mojzesova knjiga 22,16-18)

Oglejte si, kaj je bilo obljubljeno Abrahamu in njegovim
potomcem zaradi njegove poslusnosti do dokoncanja! »Tvoji
potomci bodo vzeli v posest vrata svojih sovraznikov.« Zakaj
menite, da je Jezus rekel, da »vrata podzemlja ne bodo premagala
Cerkve«? Poslusnost oc¢eta Abrahama je odprla vrata Jezusu, da je
Cerkvi dal to =zagotovilo. Njegovi vera in poslusnost Se
vedno govorita.

Zdaj pozorno preberite, kaj je avtor Pisma Hebrejcem izjavil o
Abrahamovi poslusnosti:

Zelimo pa, da vsak izmed vas pokaZze isto vnemo, tako da bo vase
upanje povsem gotovo prav do konca, da ne postanete leni, ampak
posnemovalci tistih, ki so zaradi vere in potrpeZljivosti postali dedici obljub.
Ko je namre¢ Bog dal Abrahamu obljubo, je prisegel sam pri sebi, in ker
ni mogel priseci pri vecjem, je rekel: Resni¢no, obilno te bom blagoslovil
in te silno namnozil. Abraham je potrpezljivo ¢akal in docakal izpolnitev
obljube. (Pismo Hebrejcem 6,11-15, poudarka dodana)

Abraham je marljivo vztrajal do konca. Ubogal je, dokler ni
dokoncal vsega - potrpezljivo je vztrajal. Primerjajte njegova
dejanja poslusnosti z vedenjem kralja Savla, o katerem smo govorili
v enem od prejsnjih poglavij. Marljivo je Sel v vojno in dokoncal vec
kot 99 odstotkov tega, kar mu je bilo naroc¢eno. Prihranil je le del¢ek
najboljsih ovc z utemeljitvijo, da so za Gospoda. Bistvo: ni
dokoncal, kar mu je Bog zapovedal. Navzven se je priblizal
dokoncanju, vendar ga je njegova neposlusnost drago stala. Prisel je
vse do tocke, ko je polagal hrano na »Gospodarjevo mizo«, vendar
so bili vzgibi njegovega srca razkriti v tem, kar je zadrzal. Ukaz je
spremenil v nekaj koristnega zase, namesto da bi spostoval tistega,
kateremu je sluZil.

Koliko ljudi za¢ne, enako kot Savel, z gore¢im navdusenjem, ko
pa stvari postanejo neprijetne, tezke ali rezultati niso tako hitri, kot
so pricakovali, se zatecejo k neposlusnosti? Drugi pa vidijo

239



POD KRITEM

priloZnost, da okoristijo sebe, medtem ko se le malo oddaljijo od
navodil avtoritete. To pa ves ¢as upravicujejo z verskimi nameni ali
izgovori, kot je to storil Savel, ko je prizanesel najboljsim ovcam za
zrtvovanje Bogu, ¢eprav je slo za ovce, ki bi skladno z Gospodovo
besedo morale biti uni¢ene. Ce poslugnost ni popolna, se vera ne bo
povecala, temvec se bo kr¢ila!

Abraham je obljube prejel po resni¢ni veri in potrpezljivosti, kar
pomeni poslusnost do konca. Njegovi vera in poslusnost sta bili
nelocljivi, kot je tako jasno izpostavil Jakob (v tem odlomku bom
izraz dela nadomestil z besedami dejanja poslusnosti):

Hoce$ spoznati, prazni ¢lovek, da je vera brez dejanj poslusnosti
neucinkovita? Ali ni bil nag o¢e Abraham opravicen iz dejanj poslusnosti,
ker je polozil svojega sina Izaka na oltar? Vidis, da je vera sodelovala z
njegovimi dejanji poslusnosti in da je Sele zaradi dejanj poslusnosti postala
popolna. Tako se je izpolnilo Pismo, ki pravi: Abraham je verjel Bogu in to
mu je bilo Steto v pravi¢nost, in imenovan je bil »Bozji prijatelj«. Vidite:
¢lovek se opraviéi iz dejanj poslusnosti in ne samo iz vere ... Kakor je
namre¢ telo brez duha mrtvo, tako je mrtva vera brez dejanj
poslusnosti. (2,20-24, 26)

Zadnja vrstica vsebuje primerjavo med vero in dejanji
poslusdnosti ter ¢lovekovim telesom in duhom. Tako je vera v tej
prispodobi kot ¢lovekovo fizi¢no telo, dejanja poslusnosti pa so kot
¢lovekov duh. Oboje je potrebno, da se lahko eno in drugo izrazi na
tem svetu. Ce duh zapusti telo, telo umre. Ko duh odide, se telo ne
more dvigniti, dokler se duh ne vrne, kot v primeru Lazarja. Jakob
nam s tem primerom kaze, kako je vera v celoti odvisna od dejanj
poslusnosti. Zato je Jakob rekel: »Pokazi mi svojo vero brez dejanj
poslusnosti in jaz ti bom pokazal vero iz svojih dejanj poslu$nosti.«
(Jakobovo pismo 2,18).

Brez poslusnosti vera ni prava vera. Naj pri tem ne bo pomote.
Sveto pismo jasno pove, da »z dejanji poslusnosti vera
postane popolnal«

Apostoli so zaklicali: »Pomno6zi nam vero.« Jezus je nato zacel
govoriti o dejanjih poslusnosti do dokoncanja! O, dragi soverniki,
ali zdaj razumete, zakaj sem na zacetku te knjige pisal o nujnosti in

240



VELIKA VERA

pomembnosti tega sporocila? V tej uri povecane brezpravnosti
moramo biti vsi pozorni na te besede.

Morda boste rekli: »Mislil sem, da vera pride s poslusanjem in
verovanjem.« Da, to je res, toda dokaz verovanja so dejanja, ki
spremljajo izpoved. Zato nam je receno, da ce slis§imo besedo in ne
ubogamo, smo zavedeni. Potem naSa vera ni resni¢na,
ampak ponarejena.

VELIK POGUM V VERI

Tudi ta resnica je razvidna iz besed, s katerimi apostol Pavel opisuje
tiste, ki sluzijo v cerkvi: »Tudi ti morajo najprej opraviti preizkusnjo
in Sele potem, ko se jim ne bo moglo ni¢ ocitati, naj prevzamejo
sluzbo.« (Prvo pismo Timoteju 3,10) Diakon ni vodja, ampak tisti, ki
izvrSuje ukaze drugih.

W. E. Vine pravi, da grska beseda za »diakona« »v prvi vrsti
oznacuje >sluzabnika«. Nadalje navaja, da oznacuje nekoga, ki je
pod avtoriteto druge osebe. Pavel na enem mestu pravi, da se
diakoni, ki zvesto sluZijo, s svojo poslusnostjo postavijo v naslednji
polozaj: »Tisti, ki diakonsko sluzbo dobro opravljajo, si namre¢
pridobijo lep polozaj in veliko zaupnost v veri v Kristusu Jezusu.«
(Prvo pismo Timoteju 3,13)

Sluzabnikom, ki jih je Jezus opisal v nasi uvodni priliki, sta
obljubljeni dve stvari: 1) dober polozaj, ki vklju¢uje duhovna
napredovanja (Psalm 75,8), in 2) velika vera za tiste, ki so poslusni v
popolnosti. Vera in dejanja poslusnosti sta v Svetem pismu
nelocljivo povezani in odvisni drug od drugega. V Svetem pismu je
veliko primerov:

* Abelova vera se je pokazala v njegovi poslusnosti in
njegovo pric¢evanje Se vedno govori tisoce let pozneje
(Pismo Hebrejcem 11,4).

* Henohova vera, ki se je pokazala v poslusnosti, je
povzrocila, da je hodil z Bogom, nato pa je bil vzet in je
ubeZal smrti.

* Noetova vera je bila dokazana z njegovo poslusnostjo in
njegovi druZini je bilo zagotovljeno odresenje, medtem ko je
bil z grehom prepojeni svet delezen sodbe.

241



POD KRITEM

* Abrahamova vera, ki je bila dokazana z njegovo
poslusnostjo, ga je naredila za o¢eta mnogih narodov.

* JoZefova vera, ki se je pokazala v njegovi poslusnosti, je
omogocila reSitev njegove druzine.

* Jozuetova in Kalebova vera jima je prek njune poslusnosti
zagotovila dedis¢ino obljubljene deZele. Jozue je zvesto
sluzil Mojzesu in postal njegov naslednik. Vodil je
mlajSo generacijo v obljubljeno deZelo mleka in medu.

* Vlacuga Rahéba je bila »prav tako opravicena iz del, ker je
sprejela poslance in jih odpravila po drugi poti« (Jakobovo
pismo 2,25). Njena poslusnost je resila celotno njeno
gospodinjstvo. To je bil dokaz, da je imela resni¢no vero.

* Hanina poslusnost in drZza podrejenosti do duhovnika, ki jo
je uzalil, sta odprla njeno maternico in posledi¢no je lahko
prislo prebujenje v narod.

* Davidova poslusnost, da ni napadel svojega voditelja, ga
je naredila velikega kralja s srcem po BoZjem srcu, ne po
Savlovem redu.

¢ Poslusnost Daniela, Sadrdha, Mesaha in Abed-Nega jim je
prinesla veliko naklonjenost pri Bogu in kralju.

Kaj naj se recem? Kaj naj Se re¢em? Saj bi mi zmanjkalo ¢asa, ¢e bi hotel
pripovedovati o Gideénu, Bardku, Samsonu, Jefteju, Davidu, Samuelu in
prerokih. Ti so po veri premagovali kraljestva, ravnali pravi¢no, prejeli
obljube. Levom so gobce zaprli, silo ognja so pogasili, usli so rezilu meca,
iz slabotnosti so postali mo¢ni, okrepili so se v boju in v beg so pognali tuje
trume. Zene so spet dobile svoje mrtve, ker so vstali, drugi pa so bili
muceni in niso sprejeli oprostitve, da bi dosegli bolj$e vstajenje. Drugi so
izkusili zasmehovanje in bicanje pa Se verige in jeco. Kamnali so jih, zagali,
umirali so pobiti od meca, okrog so hodili v ov¢jih kozuhih in kozjih
kozah, trpeli so pomanjkanje, stiske in zatiranje. Tisti, ki jih svet ni bil
vreden, so se potikali po pus¢avah, po gorah, po votlinah in podzemeljskih
jamah. Zaradi vere je bilo za vse te pri¢ano, vendar niso dosegli izpolnitve
obljube. (Pismo Hebrejcem 11,32-39)

242



VELIKA VERA

Pisec Pisma Hebrejcem vero prepleta z dejanji poslusnosti.
Nelocljivi so. Ce je bila vera dana samo zato, da bi prejemali ¢udeze,
zakaj bi potem bili vkljuceni tisti, ki so se potikali po puscavah in
gorah, trpeli stiske in bicanje? Ti moski in Zenske so koncali dobro.
Ubogali so do dokoncanja. To je resni¢na vera.

Ce si zelis velike vere, potem ubogaj Bozjo avtoriteto,
neposredno ali pooblas¢eno, vse do dokonc¢anja. Vasa vera je premo
sorazmerna z vaso poslusnostjo!

VAROVALKA PONIZNOSTI

Zadnja tocka, ki jo je Jezus vtisnil svojim ucencem, je bila ohranitev
drze poniznosti. Rekel je: »Tako tudi vi, ko naredite vse, kar vam je
bilo ukazano, govorite: »Nekoristni sluzabniki smo; naredili smo, kar
smo bili dolZni narediti.<« Ko ohranjamo to drZo, smo v poloZaju, v
katerem lahko prejmemo nagrado od Gospodarja. Tisti, ki se
povzdigujejo, bodo ponizani. Toda tiste, ki so v svojih oceh majhni,
Gospod povzdiguje. Jakob je rekel: »Ponizajte se pred Gospodom in
povisal vas bo.« (4,10)

Ostati v srcu poniZen pomeni ostati v polozaju, v katerem lahko
prejmemo nagrado poslusnosti. Biti ponosen na svojo lastno
poslusnost pomeni, da ste v stanju, ko lahko padete, ¢eprav ste bili
poslusni. To lahko pokvari vse, kar ste upostevali. Lahko bi sledili
nasvetom BoZzje besede ali te knjige, kljub temu pa zaradi ponosa
izgubili vse, kar ste pridobili s poslusnostjo.

Lucifer je bil maziljen. Bil je pecat popolnosti, poln modrosti in
popoln v lepoti. Postavil ga je Bog in prebival je na njegovi sveti
gori. Bil je popoln v svojih poteh, dokler se v njem ni pojavil ponos.
Nato je bil vrzen iz nebes tako hitro, kot pade strela z neba. Pavel je
narocil, da tisti, ki se ga postavi na poloZzaj avtoritete, »ne sme biti
novokrscenec, da se ne bi prevzel in zapadel hudicevi obsodbi«
(Prvo pismo Timoteju 3,6).

Pavel je s svojo poslusnostjo Bozjemu klicu dosegel veliko
stvari. Toda dlje ko je Zivel, bolj je rastel v poniZznosti. V letu 56 po
Kr. je pisal cerkvi, ki jo je ustanovil na nedoseZenem obmocju v
Korintu med svojim tretjim vedjim misijonskim potovanjem od
Stirih, ki jih je opravil. Bilo je deset ali enajst let pred njegovo smrtjo

243



POD KRITEM

in bil je izkuSen veteran v sluZenju Jezusu. Toda prisluhnite
njegovim besedam: »Jaz sem namre¢ najmanjsi izmed apostolov in
nisem vreden, da bi se imenoval apostol, ker sem preganjal BoZjo
Cerkev.« (Prvo pismo Korinéanom 15,9)

Ali slisite poniZnost v njegovih besedah? Ni se imel za vrednega
naziva »apostol«. Izpostaviti Zelim, da to ni laZna poniZnost.
Ponarejena poniZznost zna uporabljati politi¢cno korektne besede, da
bo videti ponizna, vendar ni poniznost srca ali uma. Zavajajoca je in
neresni¢na. Toda med pisanjem Svetega pisma po navdihu Svetega
Duha ¢lovek ne more lagati! Ko je torej Pavel izjavil, da je najman;jsi
izmed apostolov, ni zgolj uporabljal politicno korektnega zargona.
Izrazal je resni¢no poniZznost.

Zdaj pa si oglejte Pavlovo naslednjo izjavo: »Nasprotno, bol;
kakor oni vsi sem se trudil, pa ne jaz, ampak BoZzja milost, ki je z
menoj.« (Prvo pismo Korincanom 15,10) »Trudil sem se bolj kakor
vsi drugi apostolil« Cakajte, a se je Pavel bahal? Ta izjava zveni
arogantno, vendar ni taksna. Sledi ji namre¢ druga izjava glede
Pavlove odvisnosti. Svojo oceno sebe kot najmanjsega izmed
apostolov nadaljuje s priznanjem, da je bilo vse, kar je storil,
storjeno le po BoZzji milosti. Popolnoma se je zavedal, da je vse, kar
je duhovno dosegel, izhajalo iz sposobnosti, ki mu jo je dal Bog.

Pavlovo samooceno »najmanjSega izmed apostolov« je tezko
prebaviti. V svojem c¢asu in v vsej cerkveni zgodovini je bil cenjen
kot eden najvedjih apostolov. Razmislite o tem, kar je Pavel rekel
Efezanom leta 62 po Kr., stiri do pet let pred svojim odhodom. V
teh nekaj letih, odkar je napisal Prvo pismo Korin¢anom, je dosegel
ve¢ kot v katerem koli drugem obdobju svojega Zivljenja. Samega
sebe opisuje: »Meni, najmanjSemu izmed vseh svetih, je bila dana
milost, da oznanjam poganom neizsledljivo Kristusovo bogastvo.«
(Pismo Efezanom 3,8)

Pred leti je sebe opisoval kot najmanjSega izmed apostolov, tu
pa sebe opisuje kot najmanjsega izmed vseh svetih! Kaj? Ce se je
kdo kdaj lahko pohvalil s svojim krs¢anstvom in vodstvom, je bil to
zagotovo Pavel. Toda dlje ko je sluzil Gospodu, manjSega se je
videl. Njegova poniZnost je postopoma rasla. Ali je to lahko razlog,
da se je BoZja milost v njegovem Zzivljenju povecevala sorazmerno s
tem, ko je postajal starej$i? Bi to lahko bil razlog, zakaj je Bog svoja

244



VELIKA VERA

pota Pavlu razodeval tako intimno, da je to osupnilo celo apostola
Petra (Drugo Petrovo pismo 3,15-16)? Psalmist je izjavil: »PoniZzne
uci svojo pot.« (Psalm 25,9) Ali je mogoce razlog, zakaj je Mojzes
tako dobro poznal BoZzje poti, v tem, da Bog pravi, da je bil »zelo
ponizen mo%, bolj kot vsi ljudje na povriju zemlje« (Cetrta
Mojzesova knjiga 12,3)? Morda sta oba poznala skrivnost, kako se
pri Bogu dobi velika vera, ki so jo odkrili le redki.

Ob koncu svojega zivljenja, okoli leta 64 do 66 po Kr., je Pavel
Timoteju napisal dve pismi, v katerih sebe opisuje tako: »Zanesljiva
je tale beseda in vredna popolnega sprejetja: Kristus Jezus je zato
priSel v svet, da bi resil greSnike, med temi pa sem prvi jaz.« (Prvo
pismo Timoteju 1,15) Sebe imenuje kot »prvega med gresniki«!
Bodite pozorni, da ni rekel: »Bil sem prvi.«

Po letih izjemnih dosezkov ni rekel: »Vse sem opravil in moja
izjemna sluzba si zasluZi spostovanje.« Prav tako se ni ponasal:
»Opravil sem izjemno delo in si zasluzim spoStovanje pravega
apostola.« Ni napisal niti: »Najmanjsi izmed apostolov sem,« kot je
to storil pred nekaj leti. Prav tako ni napisal: »Najmanjsi izmed
svetih sem.« Izjavil je: »Sem prvi med gregniki.« Ceprav je razumel,
da je v Kristusu BoZja pravi¢nost (Drugo pismo Korin¢anom 5,21),
nikoli ni izgubil izpred oc¢i Bozje milosti in usmiljenja. Pravzaprav,
dlje ko je zivel, bolj je bil odvisen od BoZzje milosti. Vseskozi se kaze
njegova drza: »Nekoristen sluzabnik sem; storil sem samo to, kar
mi je bilo zapovedano.«

To pojasnjuje e eno Pavlovo izjavo, ki jo je izjavil proti koncu
svojega Zivljenja: »Ne mislim, bratje, da sem to dosegel. Eno pa:
pozabljam, kar je za menoj, in se iztegujem proti temu, kar je pred
menoj, ter teCem proti cilju po nagrado, h kateri nas od zgoraj klice
Bog v Kristusu Jezusu.« (Pismo Filipljanom 3,13-14) Ali zaznate
poniznost v njegovih besedah? »Nisem Se prispel, in kar sem
dosegel, v svojih mislih pus¢am za sabo.« Svoje dosezke je razglasil
za »nic¢« v primerjavi s svojim prizadevanjem, da bi v celoti spoznal
Kristusa Jezusa. Ne pozabite, da se Bog razodeva poniZznim! Pavel
je dejal: »Tecem proti cilju.« To je vkljucevalo tudi odpor in
nasprotovanje. Eden najvedjih nasprotnikov klicu od zgoraj
je ponos.

245



POD KRITEM

Ko preucujemo Jezusovo Zivljenje, ugotovimo, da ni sprejel
hvale, ampak jo je preusmeril na svojega Oceta. Tistim, ki jih je
ozdravil, je celo rekel, naj o tem ne govorijo 8irsi javnosti, temvec
naj slavijo Boga. Bogat mladeni¢ je rekel Jezusu: »Dobri ucitelj.«
Toda Jezus je hitro odgovoril, da nih¢e ni dober razen Boga. Ali ni
bil Bozji Sin? Ni bil dober? Vsekakor je bil! Vendar ni hotel sprejeti
¢lovekove hvale; Zelel je le slavo svojega Oceta. Vrlina, s katero se je
ponasal, je bila poniznost. Rekel je: »Vzemite nase moj jarem in
ucite se od mene, ker sem krotak in v srcu poniZen, in nasli boste
pocitek svojim duSam.« (Evangelij po Mateju 11,29; poudarek
dodan)

BoZja ljubezen rojeva resni¢no poniznost. Beremo, da ljubezen
»se ne ponasa, se ne napihuje« (Prvo pismo Korinéanom 13,4).
Ponos is¢e svoje; ljubezen pa ne isce svojega. Ponos prezira vsako
poslusnost, ki ne koristi lastnemu cilju; ljubezen isce slavo tistega,
ki mu sluzi. Ubogamo, ker ljubimo; Zelimo si uspeha, ker ho¢emo,
da je Bog delezen ¢asti. Hrepenimo po tem, da bo poveli¢an. Morda
je zato Pavel rekel: »Ko bi imel vso vero, da bi gore prestavljal,
ljubezni pa bi ne imel, nisem ni¢.« (Prvo pismo Korin¢anom 13,2)

|ZPOLNITE SVOJNAMEN

Poklicani smo obroditi sadove in se boriti za nasega Boga. Sele ko
hodimo po njegovih poteh, lahko resni¢no pocastimo njegovo
¢udovito ime. Molim, da boste to sporocilo razumeli kot koristno za
svoje dobro in za BoZjo slavo. Upostevanje Bozje besede se v luci
nasega razmisljanja morda zdi kot norost, toda ali ni Bog rekel, da
je »Bog po norosti oznanila sklenil resiti tiste, ki verujejo« (Prvo
pismo Korin¢anom 1,21)? Po drugi strani pa nam je rec¢eno: »Kajti
BoZja norost je modrejSa od ljudi in BoZja slabotnost moc¢nejsa od
ljudi.« (Prvo pismo Korin¢anom 1,25) Spomnite se, poklicani smo,
da »vsakrsno visokost, ki se dviga proti spoznanju Boga, in vsako
misel podvrzemo poslusnosti Kristusu« (Drugo pismo Korincanom
10,5, poudarki dodani).

Misljenje, ki nasprotuje poslusnosti, je ponosno. Upira se
BoZjemu nasvetu. Ne priznava BoZje besede kot kon¢ne avtoritete.
Kot smo videli v tej knjigi, je tudi nevarno. Bog bo v teh dneh imel

246



VELIKA VERA

svoje ljudstvo, ki bo hodilo v veliki veri, avtoriteti in pogumu. Ti
bodo tisti, o katerih je Pavel rekel, da bodo pripravljeni »kaznovati
vsako neposlusnost, ko se bo [njihova] poslusnost dopolnila«
(Drugo pismo Korin¢anom 10,6).

Casa je malo, zato moramo biti ucinkoviti. Poslusnost nas
ohranja ucinkovite. Ko sem se na novo rodil, sem bil precej aktiven,
vendar mi je primanjkovalo poslusnosti. Bil sem neucinkovit, poleg
tega pa obcasno tudi skodljiv. Bolj ko sem rasel, bolj sem spoznaval,
da se je vestnost v posludnosti, tudi ¢e na trenutke ni bilo videti, da
kam pelje, na koncu vedno izkazala za u¢inkovito.

Vas namen v Bogu je pred vami. Ko se odlocite za poslusnost, se
odlo¢ite za izpolnitev svojega namena. Ni¢ in nih¢e vas ne more
ustaviti. Pri Davidu, JoZzefu, Mojzesu, Jozuetu, Ani, Noetu in Esteri,
kakor tudi pri drugih patriarhih, se je leta zdelo, da je vse videti
mrac¢no. Vendar ne pozabite, da obstaja dvorana slavnih za tiste, ki
izpolnijo svoj namen, imenovanim posameznikom pa je uspelo. Bog
v teh zadnjih dneh is¢e moske in Zenske, ki jih bo lahko dodal na
seznam patriarhov, ki bodo pred Kristusovim sodnim stolom
delezni ¢asti. Molim, da bomo med tistimi, ki izpolnijo poslanstvo,
da prinesejo slavo nasemu ¢udovitemu Gospodu.

247






SEDEMNAJSTO POGLAV]JE

ZAKLUCEK

Sad, ki ga uzZivamo, ko prebivamo pod BoZjo zascito, nas popelje na
njegovo gostijo. Tam smo delezni njegovega obilja.

njigo smo zaceli s tragi¢no odlocitvijo prvih zakoncev. Ta
Kmoz in Zena sta izstopila izpod kritja Vsemogoc¢nega ter vir
spoznanja, kaj je prav in kaj narobe, poiskala zunaj BoZjega
okrilja. Odklonila sta njegovo avtoriteto, mi pa smo se iz njunega
padca in iz primerov tistih, ki so jima sledili, necesa naucili in se
lahko kar naprej u¢imo.
Zaklju¢imo z drugo stranjo - nagrado za tiste, ki ostanejo v

senci Vsemogocnega.

Z uzitkom posedam v njeni senci in njen sad je sladek mojim ustom. V
vinski hram me je peljal in njegov prapor nad mano je ljubezen. (Visoka

pesem 2,3-4)

V njegovi senci je drevo Zivljenja. Ta sad ima trajno sladkost.
Sadez, ki sta ga jedla Adam in Eva, je bil za o¢i videti dobro, vendar
je na koncu prinesel smrt. Enako velja za vsak sadez, ki ga uzivamo
z drevesa razuma. Sad, ki ga uzivamo, ko prebivamo pod BoZjim
kritiem, nas popelje na njegovo gostijo. Tam smo delezni
njegovega obilja.

Zelo verjetno je, da ste med branjem te knjige ob¢cutili bolecino
kot posledico notranjega zavedanja. Bole¢ina ni vedno slaba, v tem
primeru nakazuje dve stvari. Prvi¢, pri¢uje o obc¢utljivosti vase vesti
in njeni dojemljivosti za Svetega Duha. Drugi¢, obstaja reSitev -

imenuje se spokorjenje. Obstaja bistvena razlika med notranjim
249



POD KRITEM

pri¢evanjem in obsodbo. Oboje spremlja bolec¢ina, toda prvo ponuja
izhod, drugo pa ne. Spokorjenje je preprosto sprememba v srcu, ki
vodi v spremembo v umu in dejanjih. Gre za to, da recete: »Gospod,
stvari sem pocel na svoj lasten nacin in videl jalovost tega, sedaj pa
se odlo¢am, da se bom podredil tvoji poti.« Gre za odlocitev, da
zapustimo pot razuma, rojeno iz drevesa spoznanja dobrega in
hudega, in se vrnemo na pot poslusnosti.

V molitvi in premisljevanju odprite svoje srce in dovolite
Svetemu Duhu, da vam pokaze podrodja neposlusnosti v vasem
zivljenju. Po potrebi ponovno preglejte razlicna poglavja, ki se
posebej nanaSajo na vaso situacijo. Dovolite, da BoZja beseda
preis¢e vase zivljenje. Lu¢ Bozje besede razkriva podrocja
neposlusnosti. To so lahko podrocja, povezana z BoZjo neposredno
ali pooblas¢eno avtoriteto. Zapisite si jih na poseben list papirja. Ko
to storite, molimo skupaj za odpuscanje in obnovo.

Nebeski Oce, v Jezusovem imenu mi odpusti mojo neposlusnost in
nepodrejenost. Zivel(-a) sem skladno s svojim lastnim razmisljanjem in
posledi¢no Zivel(-a) v upornis$tvu na naslednjih podrocjih.

Pocel(-a) sem: (Na podlagi seznama priznajte vsako podrocje, na
katerem ste gresili proti BoZji avtoriteti. Vkljucite tako neposredno
kot pooblaséeno avtoriteto.)

Spokorim se za vsako od teh podrocij misljenja in obnasanja. Prosim te,
da mi odpustis in me ocistis s krvjo mojega Gospoda Jezusa.

Nameravam se podrediti tvoji avtoriteti in pri tem se bom podredil(-a)
avtoritetam v druZini, drZavi, cerkvi in druzbi, ki si jih postavil v mojem
Zivljenju. Daj mi svojo milost, da ne bom le hrepenel(-a) po tem, ampak
da bom delal(-a), kar ugaja tebi. Prosim za srce, ki se veseli v
podrejenosti in poslusnosti. Svoje Zivljenje predam svojemu Gospodu
Jezusu Kristusu in se odpovedujem vsakrsnemu upornistvu. Na kakrsen
koli nacin si me poklical, da povelicam tvoje ime, se Zeljno

podrejam. Amen.

Ce je primerno, pojdite osebno do nastetih oseb, ki imajo
avtoriteto, ali jim napiSite pismo in jih prosite za odpuscanje. To ni
¢as, ko bi morali koga kriviti ali se zagovarjati, temve¢ priloznost,
da prevzamete odgovornost za svoj del v kakrsnih koli tezavah.

250



ZAKLUCEK

Tako boste lahko opazovali BoZjo roko, kako deluje v vas prid.

Hvala, ker ste izbrali pot, ki je tako nasprotna toku tega sveta. S
svojo poslusnostjo pospesujemo namene nasega ¢udovitega Kralja.
Nagrada za vaso poslusnost bo velika.

Njemu pa, ki vas more varovati pred padcem ter vas brez madeZa in
v veselju postaviti pred svoje velicastvo, edinemu Bogu, nasemu
odreseniku, po nasem Gospodu Jezusu Kristusu: slava in velicastje,
moc in oblast pred vsemi veki in zdaj in na vse veke! Amen.

Judovo pismo 1,24-25

Pomnite:
Ostanite POD KRITJEM!

251



SATANOVA ZANKA

Osvoboditev iz smrtonosne zanke zamere

John Bevere

iz smrtonosne

zanke zamere

Knjiga Satanova zanka razkriva eno najbolj varljivih pasti, ki jih sovraznik uporablja, da vernike
odpelje stran od BoZje volje. Govorimo o zameri. Vecina ljudi, ki se ujamejo v to Satanovo
zanko, se tega sploh ne zaveda.

Ne pustite se zavesti! Jezus je rekel: »Ni mogoce, da bi pohujsanja ne prisla« (Evangelij po Luku
17,1). Ne morete vplivati na to, ali vas bodo drugi prizadeli ali ne. Lahko pa se odlocite, kaksen
bo vas odziv. Ce z zamero pravilno opravite, boste postali mo¢nejsi, ne pa zagrenjeni. Samo
pravilen odziv vas bo popeljal v neoviran odnos z Bogom.

John Bevere nas s svojim sporocilom uci, kako Ziveti po BoZji volji ter se osvoboditi sumnicavosti
in nezaupanja. Lahko ubeZite miselnosti Zrtve ter Zivite brez bremena razocaranja in
narascajoce grenkobe. Ko boste odkrili visjo raven podrejenosti Bogu, bo vase Zivljenje polno
odpuscanja, sprave in vedno vedje radosti.

Na voljo na: MessengerX.com









	first page
	second page
	cela knjiga prvi del v2
	Kazalo
	Zahvale
	PRVI DEL

	Uvod v življenje pod kritjem
	Težko se je
	Izkušnja, ki mi je odprla oči
	Srečanje, ki ga ne bom nikoli pozabil
	Srečanje z Gospodom
	Moj odziv in spokorjenje kot naslednji korak
	Potrto in pobito srce
	DRUGI DEL

	Opredelitev greha
	Pomanjkljiva povezava z osnovno opredelitvijo
	Kaj pa »veliki grehi«?
	Čas nepostavnosti
	Šok in agonija zablode

	Skrivna moč nepostavnosti
	Dve pomembni vprašanji
	Skrivna moč nepostavnosti
	Razlika med razodetjem in posredovanim znanjem
	Kako je kači uspelo?
	Spočet greh – sledi suženjstvo
	Njegov današnji način delovanja ni nič drugačen
	Razmislite o Jezusu

	Posledice
	Adamovi potomci
	Zakaj Bog ni sprejel Kajna?
	Moral bi mu gospodovati
	Prost dostop

	Posledice
	Delna poslušnost
	Tančica zablode
	Postopek v treh korakih
	Nazoren primer
	Poslušnost ali žrtev
	Uporništvo in čarovništvo
	Suženjstvo skozi neposlušnost

	Uročen
	Odklonjeno prekletstvo
	Obrnitev prekletstva
	Zapeljani v neposlušnost
	Kdo vas je spravil pod prekletstvo?
	»Nimate sočutja«
	Prebujen s sodbo
	Tri mesece in pol trajajoča bolezen
	Takojšnje olajšanje ob resničnem spokorjenju
	Pomembno pojasnilo
	TRETJI DEL

	Božje postavljeno kritje
	Ali Bog ve, kdo je na čelu?
	Oblasti
	So hudobne oblasti postavljene od Boga?
	Je bilo krivo njihovo slabo ravnanje?
	Velika rešitev?
	Vsa zemlja je spoznala
	Globočina Božje modrosti
	Herod Agripa I.

	Kralja imejte v časti
	Srce parajoč razgovor
	Strah Gospodov prinaša čast
	Dve napaki nikoli ne vzpostavita pravice
	Po katerih zakonih živimo?
	Srce, ki spoštuje avtoriteto
	Podobno tudi na vseh področjih avtoritete

	Dvojna čast
	Žalitev, spremenjena v blagoslov
	Kdo je Sodnik?
	Kdaj oditi
	Red duhovne avtoritete
	Nagrada, če sprejmemo duhovno avtoriteto
	Bi lahko bil moj prijatelj?
	Moja lastna izkušnja
	Dvojna čast
	Tisti, ki jih ustanovijo voditelji

	Poslušnost in podrejenost
	Pomanjkanje hrane
	Težava je bila pri meni
	Podrejenost brez poslušnosti
	Kje potegnemo črto
	Danielova odločitev spoštovati višji zakon
	Izid ni vedno prijeten
	Brez sivih območij

	Kaj, če mi avtoriteta naroči …?
	Bolje nam je bilo brez tebe!
	Kaj, če znam razločiti …?
	Kdo ga je postavil na ta položaj?
	Voditeljevo srce je v Božjih rokah
	Nepoznavanje vseh dejstev
	Resnična priprošnja
	Zavoljo tistega, ki ima avtoriteto
	Kaj, če je to v nasprotju s tem, kar mi je Bog pokazal?

	Nepravična obravnava
	Zlomljenost je povezana z avtoriteto
	Kaj pa osorni voditelji?
	Kristusov primer
	Vera otroka
	Šef, ki je sklenil, da mi bo škodoval
	Študent leta
	Davidovo srečanje z nerazumno avtoriteto
	Nenadna sprememba
	Sklenil me je uničiti
	Položaj blagoslova

	Samoizzvana sodba
	Pravilno, a kljub temu napačno
	Samoizzvana sodba
	Darovi v primerjavi z avtoriteto
	Naučiti se podrejenosti iz sodbe
	Zakaj se povzdiguješ?
	Duhovna avtoriteta je ustanovljena
	Preuranjeno v svoj klic
	Samoimenovanje – zavajajoče in nevarno
	Uporništvo je nalezljivo



	inside 1
	inside 2
	inside 3
	inside 4
	cela knjiga drugi del v2
	Še nekaj vidikov
	Družina
	Pri meni si ni preveč dobro izšlo
	Posebna opozorila za otroke
	Zakon
	Nerazumni ali neodrešeni možje
	Avtoritete v družbi
	Splošna vprašanja
	Prepoznavanje avtoritete

	Velika vera
	Gospod, pomnôži nam vero
	Pravi čas za služabnikov obrok?
	Povezava med vero in poslušnostjo avtoriteti
	Poslušnost, dokler ni končano
	Velik pogum v veri
	Varovalka ponižnosti
	Izpolnite svoj namen

	Zaključek

	prezdzadnja
	last page



